Журнал «Воспитание школьников» № 5. 2024. Этнопедагогика. С. 68-80 Journal "Education of schoolchildren" № 5. 2024. Ethnopedagogy. P. 68-80



Татьяна Голованева\*

Традиционное воспитание девочек в семьях камчатских коряков-чавчувенов в 1950–70-е гг.

(на материале женских воспоминаний о детстве)

Фото к статье см. на цветной вкладке номера.

Научная статья УДК 394.21(=551.3) DOI: 10.47639/0130-0776\_2024\_5\_68

\*Татьяна Александровна Голованева, кандидат филологических наук, старший научный сотрудник сектора фольклора народов Сибири Института филологии Сибирского отделения

РАН, г. Новосибирск, gta-77@mail. ru, https://orsid.org/0000-0003-4980-8150 Аннотация. В статье представлен анализ гендерных аспектов воспитания девочек в традиционной культуре камчатских коряков-чавчувенов (оленных коряков). Исследование проведено на материале устных автобиографических воспоминаний, записанных с 2009 по 2023 г. от представительниц старшего поколения чавчувенских женщин, взросление которых проходило в традиционной этнической среде в 1950-70-е гг. В корякских семьях показателем взросления девочки был уровень ее мастерства: опыт освоения сложной технологии шитья из оленьих шкур. Девочек семи-восьми лет начинали обучать скручиванию ниток из оленьих сухожилий, выделке оленьих шкур, шитью меховой одежды. Однако чавчувенских девочек привлекал и мужской промысел: участие в окарауливании табуна, охота на снежных баранов, охота на тюленей, рыбалка. Коряки-чавчувены исторически всю свою жизнь проводили в кочевьях, следуя за табунами оленей, поэтому и мальчики, и девочки воспринимали кочевой образ жизни как наиболее желанный. В культуре коряков-чавчувенов пересечение гендерных барьеров для девочки-подростка было не только возможно, но даже типично. Братья, отец, дедушка охотно принимали ее в свой круг. Другая уникальная черта корякской системы воспитания обусловлена верой коряков в реинкарнацию. К ребенку относились с учетом того, чья душа из старших родственников в нем переродилась. Нет свидетельств о применении физических наказаний по отношению к детям в корякских семьях. Запреты были связаны не с бытом, а с ритуальными, знаковыми для культуры ситуациями и воспринимались детьми естественно, по мере их взросления и участия в ритуальных практиках.

**Ключевые слова**: народы Арктики, коренные народы Камчатки, коряки, чавчувены, традиционная культура коряков, этнопедагогика, семейное воспитание, детство, воспоминания о детстве, эго-нарративы, вера в реинкарнацию, историческая этнология, гендерные исследования, женская повседневность

**Для цитирования:** Голованева Т. А. Традиционное воспитание девочек в семьях камчатских коряковчавчувенов в 1950–70-е гг. (на материале женских воспоминаний о детстве) // Воспитание школьников. 2024. № 5. С. 68-80. DOI: 10.47639/0130-0776\_2024\_5\_68

B ведение. Коряки относятся к коренным малочисленным народам  $P\Phi^1$ . Этноним «коряки» используют по отношению к двум субэтническим группам, которые, с учетом их самоназвания, определяют как «чавчувены» (от корякского слова чаучу 'богатый оленями', исторически —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> URL: О Едином перечне коренных малочисленных народов Российской Федерации от 24 марта 2000 г. docs.cntd.ru.

кочевники-оленеводы) и «нымыланы» (от корякского слова нымыльу 'поселяне', исторически — (полу) оседлые морские зверобои и рыболовы)<sup>2</sup>. Коряки проживают на территории Камчатского края, отчасти на юге Чукотского автономного округа, небольшие поселения есть в Магаданской области.

Этнографическое описание корякской культуры представлено в монографических работах В.И. Иохельсона, Н.Н. Беретти, С.Н. Стебницкого, В.В. Антроповой, И.С. Вдовина, В.В. Горбачевой, Ю.Б. Симченко и В.В. Лебедева, Л.Н. Хаховской. Феномен детства отчасти рассмотрен в статье этнографа и лингвиста С.Н. Стебницкого «Корякские дети» [2]. С 1927 по 1929 г. он работал учителем сначала в Тиличикинском туземном интернате, а потом – в Кичигинской туземной школе.

Мальчики много и с интересом общались с русским учителем, который выучил корякский язык. Их активное поведение и смелые рассуждения привлекали к себе внимание С.Н. Стебницкого и удивляли его настолько, что он даже опубликовал фрагменты диалогов со своими учениками, а также описал



Сергей Николаевич Стебницкий (19.02.1906–2.11.1941), полевик, лингвист, этнограф, учитель, исследователь культуры и языка коренных народов Камчатки. СПбФ Архив РАН. Фонд 155, оп. 4, д. 4158, л. 1.

некоторые эпизоды школьной жизни в своей статье [Там же, с. 42—44]. В то же время, мир корякской девочки остался почти не заметен для взгляда этнографа. Показательно, что в «Книге для чтения на корякском языке» героями рассказов тоже являются мальчики [3]. Об особенностях семейного воспитания девочек в традиционной культуре коряков-чавчувенов известно мало, так как эта тема еще никогда не была предметом специального исследования.

Материалы и методы. Цель статьи заключается в изучении гендерных аспектов воспитания девочек в чавчувенской традиционной культуре. В отличие от этнографического подхода, который предполагает объективную беспристрастность, история повседневности рассматривает субъективные свидетельства как объективно значимые факты [4]. В соответствии с принятой методологией в центре нашего внимания - эго-нарративы носителей одной этнолокальной культуры. Анализ проведен на материале устных автобиографических вос-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> На основе археологических данных было установлено, что древнекорякская культура сформировалась на территории Тауйской губы Охотского побережья к V в. н. э. (ныне территория Магаданской области). В ходе естественной миграции к XVII в. племена морских зверобоев заселили северные районы и перешеек Камчатского полуострова. Культура оленных коряков-чавчувенов является более поздней относительно культуры оседлых (береговых) коряковнымыланов. Она возникла в результате перехода отдельных групп приморских жителей к другому типу хозяйствования: от морского зверобойного промысла и рыболовства к сухопутной охоте и крупностадному оленеводству [1, с. 95].



Илл. к рассказу Кецая Кеккетына на корякском языке «В'эннятгыйнын» 'Помощь' // Кеккетын К. Книга для чтения для 1-го класса нымыланской начальной школы / ред. С. Н. Стебницкий. М.; Л.: Учпедгиз, 1936. С. 84.

поминаний, записанных от старшего поколения чавчувенских женщин: Н.С. Кузнецовой-Кергувье<sup>3</sup>, А.А. Кергильхот<sup>4</sup>, Н.М. Тынанто<sup>5</sup>, Л.А. Аймык<sup>6</sup>, взросление которых

<sup>3</sup> Кузнецова-Кергувье Надежда Семеновна (национальное имя *Нутэнэв'ыт*, в девичестве Нутенеут, в первом браке — Кергувье, во втором браке — Кузнецова), 29.01.1949—11.11.2023, родилась в окрестностях с. Верхние Пахачи Олюторского района Корякского национального округа, вблизи гор Тыэйнэю *Тыг'эйнэю* 'Зовущие горы'.

<sup>4</sup> Кергильхот Александра Алексеевна (национальные имена *Ётты, Мамак*, в девичестве Кергильхот, после заключения брака Симонова), 1951—2016, родилась в окрестностях поселения Ветроваям Олюторского района Корякского национального округа. Воспоминания А.А. Кергильхот опубликованы на корякском языке с переводом на русский [6].

<sup>5</sup> Тынанто Нина Макаровна (национальное имя *Юлтын*, в девичестве Юлтын, в браке Тынанто), родилась в 1942 г., в с. Слаутное Пенжинского района Корякского национального округа.

<sup>6</sup> Аймык Лилия Александровна (в девичестве Аймык, после заключения брака Аслапова, чавчувенские имена *Льг'атына*, *Гинки*), родилась в 1970 г. в окрестностях с. Верхние Пахачи Олюторского района Корякского национального округа. Воспо-

проходило в традиционной этнической среде.

В ходе серии интервью использовался метод включенного наблюдения. Автобиографические воспоминания были рассказаны исполнительницами на корякском языке<sup>7</sup>, в некоторых случаях — на русском. Аудиозаписи бесед были расшифрованы нами совместно с Е.П. Прониной<sup>8</sup> и переведены с ко-

минания Л.А. Аймык на корякском и русском языках опубликованы в издании [5].

<sup>7</sup> В настоящее время на севере Камчатки русский язык является доминирующим средством общения, поэтому все наши рассказчицы в повседневной жизни, как правило, говорят по-русски, однако для каждой из них - корякский (чавчувенский) является первым освоенным языком. Наши интервью были лингвистически ориентированными, поэтому в процессе общения мы просили рассказчиц говорить по-корякски. <sup>8</sup> Пронина Евдокия Павловна (в девичестве Нинани, в браке - Пронина, чавчувенское имя Каляг'ан, эвенское имя Авдача), родилась в Петропавловске-Камчатском, с раннего детства жила вместе с семьей в с. Верхние Пахачи, затем длительное время в с. Хаилино Олюторского района, учитель родного (корякского) языка, редактор книг на корякском языке.

рякского на русский язык, часть материалов опубликована [5, 6]. Автобиографические тексты (эгонарративы) создаются конкретной личностью в определенной коммуникативной ситуации: в кругу семейного общения или в рамках интервью. Эго-нарративы ориентированы на достоверность изображения произошедших с рассказчиком событий, при этом они, так же как и фольклорные тексты, «всегда отражают восприятие времени и его событий под определенным углом зрения, который нельзя считать непредвзятым» [7, с. 5].

Следует отметить, что мемуары на корякском языке — явление исключительно редкое. Личная история коряков существует только как устная, так как корякская письменность, разработанная лингвистами в 1930-е гг. и несколько измененная в 1960-м г., не получила успешного развития<sup>9</sup>. Не будучи зафиксированной в документах или в пу-

бликациях мемуарного характера, субъективная история представителей корякского этноса растворяется в потоке исторического времени, не оставляя свидетельств, а вместе с тем, не давая возможности в последующем обратиться к осмыслению уникального жизненного опыта, обусловленного не только особенностями индивидуальной психики, но и своеобразной этнокультурной средой.

Результаты. Культура коряковчавчувенов сохраняла свою самобытность вплоть до 1970-х гг. 10 Период 1950-70-х гг. - время расцвета оленеводческих совхозов Камчатки. В это время в северных поселках полуострова отчасти продолжал сохраняться традиционный уклад жизни коряков-чавчувенов, так как мужское население оленеводческих совхозов занималось крупнотабунным оленеводством. Устойчивость традиционного промысла способствовала сохранности национального языка даже в условиях неравноправного двуязычия<sup>11</sup>. В 1950-70-е гг. на корякском языке говорило все местное население севера Камчатки<sup>12</sup>. Летом многие

<sup>9</sup> Корякский язык как учебный предмет был упразднен из образовательных программ школ Корякского национального округа в 1953 г. [8, с. 289]. Данное решение значительно осложнило приобщение коренного населения севера Камчатки к национальной письменности. Для этнических коряков, родившихся в 1940-60-е гг., корякский был первым освоенным языком, однако в силу указанной причины они не знают принципы и правила национальной письменности. Созданная для корякского языка система письма не является «интуитивно понятной». Она требует целеноправленного обучения специальным навыкам, не овладев которыми носители корякского языка не могут ни записать, ни прочитать национальный текст. В настоящее время корякский язык преподается в школах северных районов Камчатки, однако он уже не является средством общения в семьях. Межпоколенческая трансляция корякского языка практически прекратилась. Дети северных районов Камчатки общаются по-русски и корякский изучают в школе как иностранный.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Некоторые элементы традиционной обрядовой практики остаются актуальными до сих пор, в частности, наиболее устойчивыми являются обряд кремации и обряд поиска имени новорожденному [9, с. 236–254, с. 170–172], а также обычай бескровного жертвоприношения *инэлвэт* [6, с. 128–129] и обряды почитания священных мест [10, с. 135–136].

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> После 1970-х гг. в северных поселках Камчатки доминирующим языком постепенно стал русский, что было обусловлено наплывом русскоязычных приезжих с материка, которые вербовались на строительные работы, в рыболовецкую отрасль, в сферу услуг, а затем постепенно создавали семьи и оставались жить в поселках.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> В настоящее время корякский язык относится к исчезающим, по данным переписи населения 2010 г. 2191 человек отметили,

чавчувенские семьи кочевали вместе с совхозными и частными табунами, жили в переносных ярангах и вели образ жизни, приближенный к традиционному, хотя совхозным работникам давали жилье в деревянных домах, построенных по русскому типу, и поощряли переход кочевого населения к оседлости.

Для чавчувенов кочевой образ жизни – естественный. Всю жизнь следуя за оленями, корякичавчувены воспринимали трудности пути как привычные. Вспоминает Лилия Александровна Аймык: «Все мое детство, вся юность прошли в тундре. Ходили пешком все время. И никогда такого не было: ой устала, ой, не смогу. Вот идешь кочевать вперед, идешь, идешь. Даже не знаю, сколько километров. Мы отправлялись, наверно, в одиннадцать, а на место становились часов в шесть-семь. И вот часов семь идешь-идешь без остановки. Конечно, бывало, и перерывы делали. Чай попьем, особенно старики. Полчасика посидят и дальше. Табун вдоль сопок пасется, мы мимо него проходим, чтобы нам его было видно. Когда мы кочуем, то догоняем табун, а потом он уже нас догоняет, через сутки, через два дня. Только дежурные уходят-приходят в табун, уходятприходят. Мы идем – табун идет, табун идет – мы идем. И вот так кочуем-кочуем до моря. А потом обратно» [5, с. 64].

Строгое разделение мужских и женских обязанностей в корякской традиционной системе ведения хозяйства служило основой выживания семьи. Однако, как свидетельствуют воспоминания чавчувенских

что владеют корякским языком (URL: ВПН-2010 (rosstat.gov.ru). Том 4 «Национальный состав и владение языками, § 22 «Население коренных малочисленных народов Российской Федерации по родному языку»). Для сравнения: 7953 человека определили свою национальность как «коряки» (Там же, § 1 «Национальный состав населения»).

женщин, закрепление гендерных ролей, тем не менее, происходило достаточно мягко, без каких-либо карательных способов принуждения. Девочка, подрастая, чувствовала себя помощницей. Маме, бабушке, тетям была необходима помощь подрастающих мастериц при починке огромного покрытия яранги, при шитье одежды из оленьих шкур.

Скручивание ниток из оленьих сухожилий, выделка оленьих шкур, шитье меховой одежды - трудоемкая, кропотливая работа, требующая не только терпения, но и специальных навыков, которым обязательно обучали чавчувенских девочек. В памяти каждой из наших рассказчиц сохранились эпизоды обучения шитью. Рассказывает Нина Макаровна Тынанто: «Сначала вместе с мамой мы начинаем шкуру растягивать ногами. Я тоже телячьи шкуры выделывала. Растягиваю их ногами, очищаю их полностью, вот как мама делает, тоже точно так делаю. Мою [шкуру] на место просушки [вешаем], выделанные шкуры развешиваем. У них повыше, а у меня пониже, точно так же [висит]. Наверное, три шкуры [так висят], и вот бабушка Ётын подойдет, посмотрит: моя шкура. И начинает меня хвалить. Потом спросит: «Что будешь делать, внучка, из этой шкуры?» Я [отвечаю]: «Колоку для огнива чехол сошью. Стаканчик сошью». Она: «Да, отлично смягчила [шкуру]»<sup>13</sup> (здесь

И қонпың тыков'эннянынывоннав'. Пыче вместе мама вава мую ётымытког'аптылг'аньныволан. Гыммо г'опта телячьи шкуры тоже г'опта выделывала. Тыкуг'аптыннав', тыкукэңъюңнэв' ымың, миңкые вава кэньнывон тоже ыньныг'ан делаю, Гымнин ага. никы-нут энаннёпатынвын амин выделанные шкуры мытконнёпань[нынав']. У них повыше, а у меня пониже ыньныг'ан г'опта. Наверно, три шкуры и чамъяқ бабушка Етын подойдёт, смотрит: моя шкура.

и далее перевод с коряк. яз. Т.А. Голованевой, Е.П. Прониной).

Отношение к своему детству как этнографически уникальному предопределило стремление чавчувенских женщин не только рассказать о своих чувствах, но и подробно описать традиционную технологию, которая в настоящее время сохраняется лишь как реликтовая. Так, Лилия Александровна Аймык, вспоминая эпизоды из своего детства, подробно объясняет, как скручивать нити из оленьих сухожилий: «Йыччыт или рыччыт – это нитки, сухожилия, которые вытаскивают из мышц ног [оленя]. Ох, как трудно эти сухожилия вытаскивать. Если не поймаешь правильно, если надрез неправильно сделаешь в мышцах, то вообще не получится. Я училась очень долго. Мама показывала: она делает, а я рядом смотрю. Сухожилие надо именно вытянуть, резать нельзя, потому что нитки из обрезанных сухожилий уже не сделаешь. Потом, когда сухожилия высыхают, их разделяют на волокна, и кончики волокон должны быть очень тоненькими, чтобы потом женщина смогла в иголочку вставить. А если ножом обрубишь от икры, это уже веревка, а не нитка. Ее уже только съесть можно и все, она как жвачка, а шить такой нельзя» [5, с. 56].

Одно из ярких переживаний чавчувенской девочки связано с первой сшитой собственными руками вещью. Первая вещь не всегда получалась удачной. Нина Макаровна Тынанто вспоминала, что первые торбаза хотела сшить для мальчикаподростка Колока, но не удалось хорошо пришить пятку, которая в итоге стала топорщиться. Тогда

Эта конэканвон кэнахвалитыйвынвон это самов. Потом спросит: «Йынны етэйкынын, эльг'а, в'утин, в'ото налгын?» Я эта опять [говорю]: «Колокынан эта мильгуйичг'ын тыетэйкынын. Стаканчик сошью». Она: «А-а, мэтг'ан йийитг'эв'нин» (Н.М. Тынанто, запись 2016 г.).

девочка решила подарить сшитые торбаза дедушке. Ему очень понравился подарок. Радуясь взрослению своей внучки, ее становлению как мастерицы, дедушка постоянно носил сшитые девочкой торбаза и нахваливал ее работу. Похожая история была и в жизни Надежды Семеновны Кузнецовой-Кергувье. На всю жизнь она запомнила, как впервые пришивала полоску из меха выдры к двойной шапке из камусов. Для девочки двенадцати лет это было совсем не просто. В итоге полоска меха оказалась криво пришита. Бабушка придумала, как поддержать свою внучку: эту не очень удачную шапку бабушка в присутствии девочки подарила приезжему работнику. Он, будучи украинцем, не разбирался в особенностях кройки корякской национальной одежды, поэтому обрадовался подарку. А Нутэнэв'ыт увидела, что ее усилия были не напрасны.

Воспоминания о первой сшитой вещи вызывают у рассказчиц противоречивые чувства. С одной стороны, каждая из них гордится тем, что смогла освоить трудоемкую технологию. С другой стороны, в памяти отложилось то отчаяние, которое охватывало в процессе работы, когда никак не получалось сшить аккуратно. Вспоминает Надежда Кузнецова-Кергувье: Семеновна «Посмотрела на меня бабушка и сказала мне: "Ой-ой, дорогая! Прямо как какуюто мешковину ты шьешь! Ты же меховые чулки-памъяты шьешь! Получше старайся! Ох, какие швы огромные, ой-ой, страшилище!" Плохо я сшила, потому что не умела [еще] хорошо шить. А бабушка сказала: "Ну ничего, потом научишься!"»<sup>14</sup>.

<sup>14</sup> Кинэгитэнын анята, кинивын: «Э-э-эк, эльг'а! Г'эт яқом тэқын йынны-қи йынны чеючгын куннинын г'ам! В'ыйин ван памъят куннинынэт! Мальмэтг'ан қыникэгынэв'! Колё нано тэтгыйнынақо, колёнақо емгымгыгыйно!»

Обучение выделке шкур и шитью меховой одежды было неотъемлемой чертой воспитания девочек. По мере взросления, они привыкали к той хозяйственной деятельности, которую вели их старшие сестры, мама, бабушка, тети. Девочки воспринимали шитье из оленьих шкур как требующую усердия, но необходимую ежедневную домашнюю работу, вне которой жизнь корякской женщины была немыслима. Показателем взросления девочки был уровень ее мастерства, ее опыт освоения сложной технологии пошива национальной одежды.

Нельзя сказать, что в традиционной культуре коряков-чавчувенов положение женщины было приниженным. Это не так. Однако жизнь женщины казалась девочкам не такой интересной, не настолько насыщенной событиями и остросюжетными ситуациями, как жизнь отца, дедушки или братьев. Все наши рассказчицы, вспоминая свои детские переживания, говорили о своем страстном желании участвовать в мужском промысле: пасти табун, охотиться, рыбачить. Лилия Александровна Аймык вспоминает: «Я как пацанка все время была. Все время с братьями. Одноклассник моего брата говорит: "Я с вавой и татой пойду на летовку в частный табун". У меня в груди все закипело, я только пятый класс окончила. Я прямо не знала, как жить дальше. Как же так?! Я останусь в поселке, а они втроем на летовку<sup>15</sup> пойдут! Они будут

Қэкв'аң тыкунниңнэв', мыев' актыка мэтг'аң мыннинав'. А эвың аня: «Қун эмэлкэ, выг'аёк ямитытвиң!» (Н.С. Кузнецова-Кергувье, запись 2019 г.).

в тундре! Они будут на лошадях ездить! Они будут стрелять! Они будут на лодке на море! Как я могу остаться?! <...> Я так с ними хотела, готова была горы свернуть, только отпустите меня на летовку!» [5, с. 63]. Показательно, что мама пообещала отпустить дочку на летовку при условии, что девочка поможет перешить покрытие юрты, обновив ветхие шкуры. Лилия Александровна продолжает: «Двенадцать лет мне было. И вот начали мы шить верх юрты. Надо было сшить между собой шкуры: три вверху и пять внизу. Я думала, что никогда не закончу. Время идет, скоро уже на летовку. А я все шью и шью. Это уже то дело, за которое тебя уважают. Мама мне кроила, а я все пришивала. А шкуры толстые, сшивать было трудно. Дети бегают, а я все шью, так сильно хотела на летовку. И все-таки мы успели. И вот меня отпускают на летовку с братьями!» [Там же].

Девочки могли участвовать в мальчишеских играх, несмотря на то, что старшие женщины журили их за это. Детские игры были непосредственно связаны с промысловой деятельностью. Одна из любимых игр чавчувенских мальчиков соревноваться в ловкости набрасывания аркана на ветки, кусты или установленные на земле рога оленя. Нина Макаровна Тынанто вспоминает, что любила вместе с мальчишками накидывать аркан на кусты или оленьи рога. Бабушка мягко, но настойчиво объясняла ей, что девочка должна вести себя иначе: «Чуть погодя [бабушка] Эпэ выходит [из юрты]: "Подруга!" Я иду [к ней]. "Дорогая, мы ведь женщины. Ты же не мальчик, ты девочка". И захожу [в юрту]. 16

<sup>15</sup> Летовка — процесс выпаса оленей в летний период. Вплоть до 1980-х гг. существовала практика перегона оленьих табунов к морскому побережью, где олени могли питаться морской травой и пить морскую воду, что укрепляло иммунитет животных

и служило основанием для благополучного зимнего выпаса [10, с. 104–106].

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> «Мэллеқэ титэ Эпэ коңтогаг'аң: «Эльг'а!» Тыкуетың. «Эльг'а, амин эльг'амоё». А-а, ты ж не мальчик, эльг'айгэ. И захожу»

В корякской традиционной культуре была примета: если девочка играет в мальчуковые игры, то это отрицательно скажется на практике шитья. Нина Макаровна продолжает: «Постоянно [бабушка] говорила мне: "Когда вырастешь, начнешь шить, иголки всегда ломаться будут, если по-мальчишечьи будешь играть". Я думаю: "Да откуда иголки узнают, что я маленькой по-мальчишечьи играла?" А сейчас иголку хорошо наточу, начинаю шить – ломается иголка. Правильно, оказывается, в детстве [бабушка говорила]. То ли рука уже как-то по-другому стала [двигаться], я не знаю. В самый неподходящий момент ломается иголка!» 17

С юмором рассказчицы вспоминают о детских играх, которые сейчас могут показаться экзотическими. Мальчишки добывали сусликов, словно диких оленей. А девочки разделывали тушки добытых зверюшек, представляя, что разделывают оленьи туши. Потом подвешивали консервные баночки-котелочки над костром и варили суслятину. Детские игры полностью соответствовали тому быту, который окружал детей в семье.

Принципиально важно, что в традиционной культуре коряковчавчувенов пересечение гендерных барьеров для девочки-подростка было не только возможно, но даже типично. Братья, отец, дедушка

охотно принимали ее в свой круг. Рассказывает Лилия Александровна Аймык: «Коля, двоюродный брат, на два года меня старше, а Андрей, родной брат – на три. Они смотрели на меня всегда как на равную. Никогда не было ограничения: "Ой, ты девочка, зачем тебе ружье давать!" Никогда такого не было. Дали ружье, патроны, лодку. Даже не думали никогда: "А вдруг она не сможет переправиться?" Села сама с ружьем в лодку и поплыла. А они где-то там стреляют. Мне всего тринадцать лет было. Там такое течение сильное. Сейчас думаю, как же они меня отпускали?» [5, с. 64]. Для чавчувенской девочки не существовало запретов в общении, она свободно общалась с ровесниками и старшими родственниками, независимо от их пола.

Надежда Семеновна Кузнецова-Кергувье вспоминала, что дедушка *Ынмақач* учил ее мужской работе: за табуном ходить, охотиться на тюленей, на горных баранов, ловить сетями рыбу: «Дедушка всегда относился ко мне не как к девчонке, а как к пареньку» 18. Бабушка позволяла ему брать внучку и на охоту, и в табун, хотя ругала его за это: «Всегда бабушка начинала говорить: "Словно к мальчишке к ней относишься, ей бы, прежде всего, шить надо учиться. А ты все время ее, как мальчишку, постоянно повсюду таскаешь"»<sup>19</sup>. Иногда дедушка давал своей подрастающей внучке ружье и поручал подстрелить несколько уток на еду. Нутэнэв'ыт приходила к озеру и, восхищаясь грацией уточек, завороженно наблюдала за их жизнью. Ей казалось, что они

<sup>(</sup>Н.М. Тынанто, запись 2016).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Қонпың кәнәв'ңывоң: «Титә емәйңәтың, яңвоң в'аңэк, титив' қонпың ячемаллайкэ, ңэвәқ қайыкмэнычг'энаң юйичвэтики». Тыкивың: «Эмэн титив' откуда тититэ лиги нәнг'ылңигым, что маленькая қайыкмэнычг'энаң тыкуйичвэтың?» А сейчас тыконвоң в'аңэк, титинэ мэтг'аң тыкупнэнын, мэтг'ан, тыконвоң в'аңэк — кучиматың титинэ. Правильно, қинын, в детстве... То ли рука уже миңкые аму кунг'элың, я не знаю. В самый неподходящий момент ломается иголка! (Н.М. Тынанто, запись 2016).

<sup>18</sup> Аппапилляқа қонпың кәнагәтаңвоң, тәқын элвэлг'игым эльг'апэлляқэйгым, тәқын г'оячекэйгым (Н.С. Кузнецова-Кергнувье, 2019).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> В связи с установленным объемом публикации далее цитаты из оригинального корякского текста представлены только в переводе.

разговаривают между собой. Рука не поднималась сделать выстрел. Охотница ни с чем возвращалась домой. Бабушка и дедушка подоброму шутили над ней: дескать, с таким охотником можно и с голоду умереть.

Участие в мужском промысле девочке далеко не всегда было по силам. И в этом наши рассказчицы искренне признавались. Надежда Семеновна Кузнецова-Кергувье вспоминала, как они с дедушкой отправились охотиться на тюленей. Среди высоких скал эхо многократно усиливало звучание выстрела. Выстрел – и полная тишина. Девочка Нутэнэв'ыт поняла, что совершенно ничего не слышит. Она подумала, что потеряла слух навсегда. Дедушка привез ее, оглохшую, к бабушке в ярангу. Слух восстановился только через две суток. В другой раз вместе с дедушкой она отправилась охотиться на диких баранов. Высоко взобрались на скалы. Дедушка предупредил внучку: «Ни в коем случае не смотри вниз». Но бойкая *Нутэнэв'ыт* только и думала: «Что же там такое? Почему дедушка не разрешает смотреть вниз?» Тихонечко, чтобы дедушка не увидел, она решила одним глазочком посмотреть вниз. Только глянула – и все... Что было дальше, не помнит совершенно. Очнулась она у подножья скалы, куда дедушка принес ее на руках. Дедушка не ругал ее, а потихоньку стал объяснять, что нельзя смотреть вниз, когда находишься на вершине.

Самые яркие воспоминания девочек связаны с образами дедушки или отца. Отношения с мамой или бабушкой воспринимаются как обыденные, в большей степени повседневные. Воспоминания о старших женщинах семьи сопряжены с

описанием хозяйственных занятий или совместным участием в трудоемких обрядах разжигания огня при помощи ритуального охранителя гычгый. Лилия Александлровна Аймык рассказывает о своих чувствах во время проведения этого ритуала: «Как нас гоняли на этих идолах. Разжечь огонь - это тяжелый физический труд. И с детства постоянно говорит нам [мама]: "Hy-ка, бери". <...> A он [клочок сухой травы] все не горит, он только скрипит. Уже ни рук, ни ног ничего не чувствуешь, уже пот градом, но все равно надо долбить. Рука уже немеет от этих движений. Уже третий человек подходит и давит сверху на твою руку, которая лежит на косточке. <...> Я, например, держу косточку, а моя напарница, сестра, она еще придавливает своей рукой мою руку сверху. <...> И вот так вот крутишькрутишь-крутишь. Такая проверка силы воли, силы духа. Если на полпути бросил, все, ты никто. Ты не состоишься в жизни. Женщины разжигали» [5, с. 54].

Старшие женщины обучали девочек тем обязанностям, которые были необходимы для поддержания благополучия семьи. В противоположность рутинным женским занятиям, участие в мужском промысле воспринималось девочками как авантюрное приключение с благополучным финалом. Так, Нина Макаровна Тынанто хорошо запомнила, как они с дедушкой, возвращаясь с рыбалки, столкнулись с медведем буквально лоб в лоб. Спустя годы рассказчица поражалась спокойствию дедушки: «И вот так стоим, смотрим на него. И он тоже на нас [с дедушкой] смотрит. Тогда Кымма-дедушка говорит: "Посидим, посидим, старушка<sup>20</sup>". И вот мы сели. Он

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Обратим внимание читателей на тот факт, что дедушка называл свою внучку *чачамэ* 'старушка', что обусловлено верой коряков в реинкарнацию души. Влияние

вот так сел, а я с этой стороны. Говорит мне: "Покурю-ка, давай отдохнем". Трубку [набил табаком], и закурил. Смотрит на нас пристально медведь. А [дедушка] тихонечко, спокойно потом эту трубку вот так вытряхнул и песню запел. Запел, запел, вот так поет, а когда поет, вообще ничего я не боюсь, потому что песня эта звучит. Не страшно. Потом медведь этот обратно отправился. Мы вдвоем [с дедушкой] здесь еще посидели, не пошли за ним» (Н.М. Тынанто, запись 2016 г., перевод с корякского).

Каким бы идеальным ни казалось детство спустя годы, тем не менее, система запретов — это неотъемлемый его атрибут. Наказание — одно из сильных детских переживаний. За что и как наказывали девочек в корякских семьях? Надежда Семеновна Кузнецова-Кергувье вспоминает, как она вместе с двумя другими сверстниками (детям было примерно по восемь лет), наткнулась на эвенское захоронение, которое находилось недалеко от места летней рыбалки на Пилгывэем.

Дети увидели белый человеческий череп, а рядом — красивейший бисер. В восторге девочки начали собирать этот бисер в подол. Радостные, прибежали в стойбище, принесли с собой ценные находки. Показательна реакция взрослых: ужаснувшись произошедшему, они, тем не менее, не ругали детей. Внушительно и осторожно объяснили им, какой страшный поступок они совершили. Взрослые велели детям отнести всё найденное обратно. Рассказчица вспоминает свои детские чувства: жалко было расставаться с красивым бисером, но, если взрослые настаивают, значит, надо вернуть. Приближение к

данной мировоззренческой установки на процесс воспитания детей рассматривается в настоящей статье далее.

границе сакрального пространства не прошло даром. Все три ребенка тяжело заболели. Три дня они были в бреду и только после того, как родители принесли жертву, дети стали выздоравливать. Этот эпизод из своего детства Надежда Семеновна рассказывала с назидательной интонацией, убежденная в необходимости соблюдения запретов.

Место захоронения — особое сакрализованное пространство, к которому не стоит приближаться $^{21}$ .

<sup>21</sup> Сакрализация мест захоронения и стремление дистанцироваться от них закреплены в традиции, что обусловлено в том числе и рядом биологических причин. После смерти организма его плоть подвергается действию бактерий, разлагающих сначала мягкие ткани, а потом и более твердые. Микробиом трупа (некробиом) остается после смерти организма и полного разложения мягких тканей. Микроорганизмы сохраняются в пористом веществе костей. При контакте с живым материалом бактерии выходят из анабиозного состояния цист и поражают живые ткани. Даже по истечении 50-70 лет некробиом может полностью восстановиться при контакте с новым веществом. Во время контакта живого организма с мертвыми тканями, помимо заражения некробиомом, происходит отравление птомаинами – трупными ядами, которые вызывают отравление всего организма. Дети, собирая бисер, невольно контактировали с трупным материалом. Это привело к заражению некробиомом и птомаинами, что вызвало заражение и, как следствие, воспаление организма. Скорее всего, некробиом попал на слизистую оболочку: достаточно непомытых рук во рту, чтобы вызвать такой эффект. Если бы в тот момент кто-то из детей порезался, то могло бы произойти заражение крови, негативные последствия которого намного серьезнее, так как некробиом вместе с током крови распространился бы по всему организму. Стремление дистанцироваться от мест захоронения устойчиво сохраняется в человеческой культуре. Появление и устойчивость этой традиции обусловлено не только мифологическими представлениями, но и примерами смертей в результате контакта живых людей с останками умерших на местах захоронений (уст-

По своему детскому озорству и незнанию, дети нарушили запрет и поплатились. Произошедшая ситуация, даже спустя годы, сохранила свою мистическую наполненность для рассказчицы. Надежда Семеновна повествует о ней осторожно, словно боясь потревожить потенциально опасную сферу. В одном повествовании проявляются диаметрально противоположные оценки восприятия одного и того же события: детский восторг от неожиданной находки, негодование взрослых и рассудительное мнение рассказчицы спустя шестьдесят пять лет.

В корякских семьях система запретов была связана не с бытом, а с ритуальными, знаковыми для культуры ситуациями и воспринималась детьми естественно, по мере их взросления и участия в ритуальных практиках. Необходимо отметить интересный момент: коряки не били своих детей. Этнограф и лингвист С.Н. Стебницкий, работая учителем в корякской школе, поражался тому, что коряки никогда не применяли физические наказания: «О шлепках и побоях по отношению к детям коряки говорят с глубоким возмущением, резко осуждая за это русских родителей» [2, с. 43]. Дело не в идеализации традиционного этнического мира, а в реальных особенностях восприятия феномена детства в корякской культуре, один из базовых мировоззренческих принципов которой вера в реинкарнацию.

Привычное для русской патриархальной семьи несколько приниженное положение ребенка совершенно не характерно для корякской культуры, в которой отношение к детям было по-особенному уважи-

ное пояснение палеобиолога Ольги Дантес, 21.02.2024).

тельным, что обусловлено верой в реинкарнацию. Эту этнически обусловленную особенность общения коряков с детьми отмечал и этнограф С.Н. Стебницкий: «Вообще надо сказать, что резкого разделения на детей и взрослых у коряков нет. <...> За общей беседой их слово выслушивается так же внимательно, как и речь взрослых» [Там же, с. 42]. Согласно традиционным корякским верованиям, душа старшего родственника перерождается в теле потомка [2, с. 40; 9, с. 170–173; 10, с. 120, 121]. Отсылки к особенностям воспитания в условиях веры в реинкарнацию есть у каждой из наших рассказчиц. Так, Нина Макаровна Тынано объясняет: «Дедушка по отцовской [линии], папин отчим Кымма. Его первая жена Юлтын. Вот в честь нее меня родили. Имя у меня Юлтын, [как у нее]. Кымма дедушка меня "чачамэ" звал, 'старушка'. <...> [Вторая] его жена Ымак. Мы с Ымак между собой как подруги, друг друга "эльа" 'подруга' называли. А [дедушка] Кымма меня старушкой считал, потому что его жена Юлтын умерла, и вот я родилась – Юлтын. <...> Папа никогда не ругал меня. Всегда спокойно так разговаривал. "Мама" он меня звал. Начинает чай пить: "Ну что, мама, как вы тут живете?"» (Н.М. Тынанто, запись 2016 г., перевод с коряк. яз.).

Лилия Александровна Аймык рассказывает: «Моя бабушка Льатына, мама моего отца, умерла. Ее сын, мой отец, женился: и я снова родилась, снова я, Льатына, живу. Мой отец Аймык умер: родился мой сын Женя – Аймык. Снова он живет. Я как мама, он как сын. Все у нас опять на своих местах. Он – сын, я – мама. А до этого было: он – папа, я – дочка» [5, с. 65].

Интересно, что душа старшего родственника-мужчины может воплотиться в новорожденной девочке и наоборот, душа женщины может переродиться в теле новорожденного мальчика. Александра Алексеевна Кергильхот так рассказывала о перерождении в своей семье: «Моя сестренка Нина, по-нашему Мамучъын, - это мама отца, он свою мать родил, так о ней заботился, что она очень избалованная с самого детства. А я – его дядя. Меня никогда не ругали, просто разговорами наставляли, как идти по жизни» [6, с. 138]. В традиционных представлениях коряков о душе гендерные характеристики личности предстают как условные, непринципиальные. Как отмечает Л.Н. Хаховская, в подобных случаях проявляется «гендерная инверсия», при этом «совершенно незазорно, чтобы женщина возродилась в мужчине, и наоборот» [9, с. 172]. Вера в реинкарнацию отчасти сохраняется среди коряков по сей день [11]. Возможно, устойчивость этих верований обусловлена их психотерапевтическим эффектом, который помогает человеку смириться с утратой близкого. Благодаря вере в реинкарнацию жизнь конкретного человека вплетается в ту семейную историю, которая началась задолго до него, и в контексте которой он переродился не только как ребенок, но и как старший родственник.

Заключение. В связи с кардинальными изменениями хозяйственного уклада корякская культура в ее традиционном бытовании практически исчезла к началу XXI в., однако пока она сохраняется как мемориальная в памяти этнических коряков старшего и среднего поколений. В устных историях о детстве проявляются элементы избирательной проекции: рассказчицы стараются детально воссоздать особенности уже почти утраченного быта. В воспоминаниях чавчувенских женщин старшего поколения детство среди

близких родственников представляется временем свободы, огромных пространств тундры, любви и заботы, радости общения в родной семье. Коряки-чавчувены исторически всю свою жизнь проводили в кочевьях, следуя за табунами оленей, поэтому и мальчики, и девочки воспринимали кочевой образ жизни как наиболее желанный. Мужская деятельность была привлекательна для девочек, так как предполагала пересечение больших пространств и непредсказуемые события. Старшие женщины учили девочек скручивать нити из сухожилий оленя, выделывать оленьи шкуры, шить и кроить из меховых шкур одежду. Освоение чавчувенской девочкой сложной технологии шитья из оленьих шкур воспринималось как показатель ее взросления. Рассказы о детстве в родной семье передаются женщинами старшего поколения с интонацией душевной теплоты и ностальгии по ушедшему миру чавчувенского стойбища.

## Литература (источники)

- 1. *Хаховская Л.Н.* Традиционное летоисчисление эвенов и коряков Магаданской области (в связи с современными этническими праздниками встречи Нового года) // Вестник Северо-Восточного научного центра ЛВО РАН. 2023. № 3. С. 88—101.
- 2. *Стебницкий С.Н.* Корякские дети // Советский Север. 1930. № 4. С. 39—47.
- 3. Qeccaj Kekketъn. Kalejъlŋъjon. Vitkukin kalikal kalejъlŋъjolqъl vitkukinek klassъk саwсъvа-kalejаk. Кецай Кеккетын. Книга для чтения. 1-я книга для чтения на нымыланском (корякском) языке для 1-го класса нымыланской начальной школы / под ред. С.Н. Стебницкого. М.; Л.: Учпедгиз, 1936. —103 с.
  - 4. Пушкарева Н.Л. Предмет и мето-

ды изучения «истории повседневности» // Этнографическое обозрение. 2004.  $\mathbb{N}_2$  5. — C. 3—19.

- 5. Голованева Т.А., Мальцева А.А. Голоса корякской культуры: Лилия Аймык / отв. ред. Е.Н. Кузьмина. Новосибирск: Академическое изд-во «Гео», 2015. 172 с.
- 6. Мальцева А.А., Голованева Т.А., Тирон Е.Л. Голоса корякской культуры: Александра Кергильхот / отв. ред. Н.Б. Кошкарёва. Новосибирск: Академическое изд-во «Гео», 2019. 272 с.
- 7. *Краюшкина Т.В.* Представляя рубрику // Россия и страны АТР. 2019. № 4. C. 5-7.
- 8. *Гурвич И.С., Кузаков К.Г.* Корякский национальный округ (Очерки географии, истории, этнографии,

- экономики). М.: АН СССР, 1960. 303 с.
- 9. *Хаховская Л.Н.* Культура этнолокального сообщества: Коряки села Верхний Парень. М.; СПб.: Нестор-История, 2018. 280 с.
- 10. Культура камчатских коряковчавчувенов второй половины XX века по воспоминаниям Н.И. Тынетэгина / сост. Т.А. Голованева. Новосибирск: CO PAH, 2023. 252 с.
- 11. Голованева Т.А., Тирон Е.Л. Национальные имена, личные песни и семейные предания как способы трансляции семейно-родовой истории в культуре коряков-чавчувенов // Сибирский филологический журнал. 2024. № 1. С. 9—25.

Статья поступила в редакцию 27.02.2024; одобрена после рецензирования, принята к публикации 02.04.2024. The article was submitted 27.02.2024; approved after reviewing, accepted for publication 02.04.2024.

Research article

Journal "Education of schoolchildren" № 5. 2024. Ethnopedagogy. P. 68-80

## Traditional upbringing of girls in the families of Kamchatka Chavchuven Koryaks in 1950-70s (on the material of women's memories of childhood)

**Tatiana A. Golovaneva** – PhD of Philology, Senior Researcher at the Department of Folklore of the Peoples of Siberia, Institute of Philology of the Siberian Branch of the Russian Academy of Sciences. Novosibirsk, gta-77@mail.ru

Annotation. The article analyzes gender aspects of girl's upbringing in the traditional culture of Kamchatka Chauchuven Koryaks (Deer Koryaks). The study was conducted on the material of oral autobiographical memoirs recorded between 2009 and 2023 from the older generation of Chauchuven women who grew up in a traditional ethnic environment in the 1950–70s. In Koryak families, the indicator of a girl's maturation was her skill level: experience in mastering the complex technology of sewing from reindeer skins. Girls of seven or eight years old were taught to twist thread from reindeer tendons, dress reindeer skins, and sew fur clothing. However, the Chauchuven girls were also attracted to men's trade: participation in herding, hunting snow sheep, hunting seals, fishing. The Chauchuven Koryaks historically spent their entire lives nomadic, following herds of reindeer, so both boys and girls perceived the nomadic lifestyle as the most desirable. In the Chauchuven Koryak culture, crossing gender barriers for an adolescent girl was not only possible, but even typical. Her brothers, father, and grandfather willingly welcomed her into their circle. Another unique feature of the Koryak upbringing system is the Koryak belief in reincarnation. The child was treated according to the soul of the older relatives who had been reborn in him or her. There is no evidence of physical punishment of children in Koryak families. Prohibitions were not related to everyday life, but to ritual, culturally significant situations and were perceived by children naturally as they grew up and participated in ritual practices.

**Keywords:** Arctic peoples, aboriginal peoples of Kamchatka, Koryaks, Chauchuvens, traditional Koryak culture, ethnopedagogy, family upbringing, childhood, childhood memories, ego-narratives, belief in reincarnation, historical ethnology, gender research, women's everyday life

For citation: Golovaneva T.A. Traditional upbringing of girls in the families of Kamchatka Chavchuven Koryaks in 1950–70s (on the material of women's memories of childhood) // Education of schoolchildren. 2024.  $N^2$ 5. P. 68-80. DOI: 10.47639/0130-0776\_2024\_5\_68



## «Традиционное воспитание девочек в семьях камчатских коряков-чавчувенов в 1950—70-е гг.

## (на материале женских воспоминаний о детстве)»

(к статье Т. Голованевой)



Лилия Александровна Аймык (в замужестве Аслапова), чавчувенское имя Льг'атына, 1970 г. р., уроженка окрестностей с. Верхние Пахачи Корякского национального округа. г. Петропавловск-Камчатский, 27 апреля 2019 г. Фото Т.А. Голованевой





(в девичестве Юлтын), чавчувенское имя Юлтын, родилась в 1942 г. в окрестностях с. Слаутное Пенжинского района Корякского национального округа. г. Петропавловск-Камчатский, 18 июля 2015 г. Фото Т.А. Голованевой

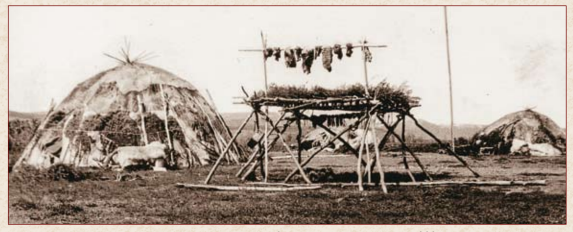
Нина Макаровна Тынанто

Александра Алексеевна Кергильхот с внучкой Севериной. А. А. Кергильхот (в замужестве Симонова), чавчувенские имена Ётты и Мамак, 1951–2016, родилась в с. Ветроваям (по паспорту – в с. Ветвей) Олюторского района Корякского национального округа. г. Петропавловск-Камчатский, 4 сентября 2010 г. Празднование Дня города. Фото из личного архива А.А. Кергильхот



Лилия Александровна Аймык (Аслапова) рассказывает о традиционной технологии пошива национальной (чавчувенской) одежды из оленьих шкур. г. Петропавловск-Камчатский, 27 апреля 2019 г.

Фото Т.А. Голованевой



Чавчувенская яранга и вешала. Окрестности с. Ачайваям. 1980-е гг. Фото из личного архива А.А. Кергильхот



Инна Кергувье, чавчувенское имя Клюк, старшая дочь Надежды Семеновны Кузнецовой-Кергувье, в детском меховом комбинезоне кейкей, который сшила бабушка Муллиңэ. с. Верхние Пахачи Олюторского района Корякского национального округа, 1970 г. Фото из личного архива Н.С. Кузнецовой-Кергувье



Надя Нутенеутвтороклассница школыинтерната с. Верхние Пахачи Олюторского района Корякского национального округа, 1959 г. Фото из личного архива Н.С. Кузнецовой-Кергувье (в девичестве Нутенеут)



Надежда Нутенеут – студентка торгового училища. г. Петропавловск-Камчатский, 1966 г. Фото из личного архива Н.С. Кузнецовой-Кергувье (в девичестве Нутенеут)



Слева Надежда Семеновна Кузнецова-Кергувье (в девичестве Нутенеут) чавчувенское имя Нутэнэв'ыт, 1949–2023, в национальной камлейке, справа Татьяна Александровна Голованева. пос. Энергетик Елизовского района Камчатского края, 24 ноября 2021 г. Фото Е.Л.Тирон