

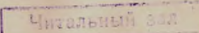
АКАДЕМИЯ НАУК СССР СИБИРСКОЕ ОТДЕЛЕНИЕ БУРЯТСКИЙ ФИЛИАЛ БУРЯТСКИЙ ИНСТИТУТ ОБЩЕСТВЕННЫХ НАУК

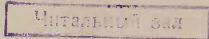
Е. Н. КУЗЬМИНА

# ЖЕНСКИЕ ОБРАЗЫ

В ГЕРОИЧЕСКОМ ЭПОСЕ БУРЯТСКОГО НАРОДА

95656







ИЗДАТЕЛЬСТВО «НАУКА» СИБИРСКОЕ ОТДЕЛЕНИЕ Новосибирск 1980 К узьмина Е. Н. Женские образы в геропческом эпосе бурятского нареда.— Новосибирск: Наука, 1980. 160 с.

В работе прослеживается развитие женских образов от зооморфных и антропоморфных персонажей, выявляются основные функции действующих лиц эпоса, типы улигерных героинь.

Книга рассчитана на фольклористов, этнографов и всех, кто интересуется устной поэзией бурятского

народа.

Ответственный редактор д-р филол. паук А. И. У л а н о в

98686

Eventene onnea (
CO AH COOP (
Mayukaa fasamea (

 $K_{\overline{042(02)}-80}^{70202-823}$ 440.79.4603000000. Сиздательство «Наука», 1980.

### **ВВЕДЕНИЕ**

В устном поэтическом творчестве бурятского народа жанр героических сказаний — улигеров представляет значительный интерес. Большие эпические поэмы повествуют о деяниях богатырей, об их необыкновенных подвигах. Но ценность улигеров заключается не только в воспевании героизма, отваги народных баторов. Героические сказания — яркая поэтическая «летопись» жизни, истории, культуры самих творцов этих произведений. Возникнув еще на ранней стадии развития художественной культуры бурят, улигеры сохранили в своей основе глубокую архаику, отзвуки далеких событий прошедших эпох.

«...,Седая древность" при всех обстоятельствах останется для всех будущих поколений необычайно интересной эпохой,— писал Ф. Энгельс, — потому что она образует основу всего позднейшего, более высокого развития, потому что она имеет своим исходным пунктом выделение человека из животного царства, а своим содержанием — преодоление таких трудностей, которые никогда уже по встретится будущим ассоциированным людям»<sup>1</sup>. Но было бы нелепо искать в улигерах прямое отражение событий древности, а в персонажах видеть какие-то исторические лица, ибо специфика фольклорных произведений уже предполагает в себе наличие художественной фантазии.

Вот что пишет о сказках П. А. Трояков: «Материал сказок всех народов показывает, что одним из существенных слагаемых сказочного образования являются общие воззрения и представления людей, послужив-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е изд., т. 20, с. 118.

шие существенным импульсом взлета человеческого воображения над обыденной действительностью и средством его художественно-эстетической реализации. Однако в силу расплывчатости и зыбкости логических и атрибутивных границ сказок не всегда можно выявить соотносимость воззрений людей с чудесным вымыслом и вообще со всей внешней фактурой сказки»<sup>2</sup>.

Эту характеристику в полной мере можно отнести и к героическим сказаниям. Своеобразные по содержанию, художественно-изобразительным средствам, большие по объему, до десятков тысяч стихотворных строк. улигеры издавна стали предметом пристального внимания исследователей. И, пожалуй, ни одна работа, посвященная анализу героического эпоса бурят не могла не отметить то исключительное положение, которое занимает в эпосе женщина. В то же время в бурятской фольклористике проблема образов героического эпоса не нашла еще должного, глубокого и всестороннего освещения. Интерес исследователей дореволюционного периода в основном ограничивался либо анализом отдельного образа героини (Алма Мэргэн у Г. Н. Потанина), либо описанием быта женщин (статьи Я. П. Дуброва, М. Н. Хангалова). Конечно. эти статьи, содержащие этнографические сведения представляют несомненную научную ценность 3.

Позиция Г. Н. Потанина, придерживавшегося теории заимствования, привела его к парадоксальному выводу о том, что Ставр и Добрыня из русских былин являют собой одно лицо и что в обоих богатырях улавливаются черты Гэсэра из монгольского эпоса. Ученый предпринял попытку провести параллель между образами Василисы из русской былины и Аджу Мэргэн из монгольского эпоса <sup>4</sup>. В другой статье Г. Н. Потанин обращается к образу Алма Мэргэн, одной из жен Гэсэра в бурятском варианте сказания. Исходя из

<sup>2</sup> Трояков И. А. От этнографических реалий к сказочному мотиву.— В кн.: Фольклор. Поэтическая система. М., 1977

4 Потанин Г. Н. Ставр и Гэсэр. — Этногр. обозрение, 1891

№ 3, кн. 10, с. 48.

обширного фольклорного материала степных народов прослеживая тему о морском царе, исследователь высказал предположение о том, что Алма Мэргэн — морская дева и является дочерью царя водного мира Ућан Лобсон-хана <sup>5</sup>.

Интересны и важны для нас небольшие статьи Ц. Ж. Жамцарано, хранящиеся в архиве Ленинградского отделения Института востоковедения АН СССР (ЛО ИВ АН СССР), как первая попытка классификации бурятских улигеров и выявления в них главных персонажей. Ученым тогда была высказана мысль, о лучшей сохранности героического эпоса в его чистом и цельном виде у прибайкальских бурят по сравнению с другими монгольскими племенами. Ц. Ж. Жамцарано выделил определенную группу героических сказаний, в которых основными действующими лицами выступают брат и сестра, связанные между собой трогательной дружбой <sup>6</sup>. Говоря в целом о всем эпосе, он касается вопросов исполнения улигеров, их содержания, сюжета <sup>7</sup>.

В советское время в бурятской фольклористике заметен последовательный научный интерес к героическим произведениям. С учетом достижений современного эпосоведения рассматриваются проблемы улигеров. Прежде всего отметим классификацию улигерных произведений Г. Д. Санжеева. Следуя за Ц. Ж. Жамцарано, он условно делит улигеры на эхирит-булагатские и унгинские циклы. На основе этой классификации Г. Д. Санжеев исследует художественные особенности сказаний. Так, он отмечает активную роль жепских персопажей в эхирит-булагатских улигерах и пассивность их — в унгинских <sup>8</sup>.

Дальнейшее развитие данная классификация бурятских улигеров находит в работе А. И. Уланова,

Там же, ед. хр. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Дубров Я. П. Женщина у монголо-бурят. Особое прилож к № 35 газ. Сибирь, Иркутск, 1885; Хангалов М. Н. Несколько данных для характеристики быта северных бурят.— Этногр обозрение, 1891, № 3, кн. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Потанин Г. Н. Дочь моря в степном эпосе. — Этногр. обоврение, 1891, № 1.

<sup>6</sup> Жамцарано Ц. Ж. Брат и сестра в бурятском эпосе.— Архив востоковедов ЛО ИВ АН СССР, ф. 62, оп. 1, ед. хр. 51. 7 Жамцарано Ц. Ж. Что можно сказать об улигерах.—

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Санжеев Г. Д. Эпос северных бурят.— Вводная статья к «Аламжи Мэргэн». Асаdemia, 1936; Он же. По этапам развития бурят-монгольского героического эпоса.— Сов. фольклор, 1936, № 4-5.

выявившего особенности хоринских улигеров 9. Он делает аргументированный вывод о том, что эхиритбулагатские улигеры — самые архаичные во всем эпическом наследии бурят и отражают родовую жизнь древних звероловов. А. И. Уланов дает историкофилософское объяснение главенствующей роли женских персонажей. Он отмечает положительную роль сестры героя, его суженой, дев-воскресительниц, через образы которых народ выразил свои думы о справедливости и счастье. В фантастических образах чудовищмангадхаек ученый усматривает проявление конкретного мышления первобытного человека, наделившего этих персонажей всеми земными чертами, присущими существам из окружающего мира (человеку, птицам, животным). Орудия их боевых действий так же просты: они пользуются предметами, обычными в быту древнего человека, - кожемялкой, скребком и т. д. Эпосоведческие иссленования А. И. Уланова посвящены вопросам происхождения бурятских улигеров, отражения в них мировоззрения народа, выяснению места и роли мифов в сказаниях 10.

На образах женщин в героическом эпосе бурят останавливает внимание другой исследователь — Н. О. Шаракшинова. Рассматривая эпические произведения «Еренсей», «Аламжи Мэргэн», «Абай Гэсэр», она показывает, как этические и эстетические представления предков современных бурят воплощаются в делах и поступках действующих персонажей улигеров. Н. О. Шаракшинова подчеркивает правственную красоту героинь Урмай Гохон (одна из жен Гэсэра), Булад Хурай, богатырскую мощь Алма Мэргэн, противопоставляет им отрицательных персонажей <sup>11</sup>.

Анализируя творчество бурятских сказителей, Р. А. Шерхунаев обратил внимание на изображение

9 Уланов А. И. К характеристике героического эпоса бурят. Улан-Удэ, 1957.

10 Уланов А. И. Бурятский героический эпос. Улан-Удэ, 1963; Он же. Бурятские улигеры. Улан-Удэ, 1968; Он же. Бурятский «Гэсэр» и его основные идейные мотивы. — В ки.: О характере бурятского эпоса «Гэсэр». Удан-Удэ, 1958; Он же. Прекрасное в бурятских мифах. - В кн.: Эстетические особенности фолькло-

ра. Улан-Удэ, 1969, с. 101—112. 11 Шаракшинова Н. О. Героический эпос бурят. Иркутск, 1968.

женских персонажей в улигерах выдающегося унгинского сказителя П. Дмитриева. Р. А. Шерхунаев приходит к выводу о том, что наиболее полно эстетические возгрения народа проявляются в изображении женских персонажей. В глубоком понимании духовпой и физической красоты человека, нашедшей яркое воплощение в героинях эпоса, Р. А. Шерхупаев видит высокое интеллектуальное достижение сказителей 12.

Исследовательница бурятских народных сказок Е. В. Баранникова пишет о том, что в волшебной сказке образы женщин созданы в гармоничном сочетании внутреннего и внешнего облика. Большой популярностью у народа пользуются героини, наделенные мудростью, смекалкой. По свидетельству автора, сказки отводят женщине большую роль в жизни, воспевают ее умение возделывать сельскохозяйственные культуры. С понятием прекрасного и возвышенного народ связывал образы женщины-матери, женщины - хранительницы огня, семейного очага, мудрых советчиц 13.

Таким образом, несмотря на ряд обстоятельных исследований по эпосу, все же богатый мир эпических образов еще полностью не раскрыт. Не выявлены основные функции образов улигерных женщин, играющих в героическом эпосе бурят главные роди. Совершенно еще не исследована проблема типологии и эволюции женских образов в эпических сказаниях. По существу, улигеры — бездонный океан мыслей и образов, таящий в своих глубинах тьму загадок и нерешенных вопросов.

Предлагаемая вниманию читателей работа «Женские образы в героическом эпосе бурятского народа» первая попытка монографического исследования женских персонажей в улигерах.

Методологической основой монографии послужил марксистско-ленинский подход к изучению явлений устной народной поэзии. На основании принципов

<sup>12</sup> Шерхунаев Р. А. Улигершин Парамон Дмитриев. К вопросу об эстетических воззрениях бурятских сказителей. Улан-

Удэ, 1970. <sup>13</sup> Баранникова Е. В. Любимые герои бурятских волшебных сказол. В кн.: Эстетические особенности фольклора. Улан-Удэ, 1969, с. 64—71.

современной историко-типологической теории автор предпринял попытку проследить типологию развития образов, отражение социально-этнических процессов в возникновении и эволюции образов улигерных героинь, выявить основные типы женских образов в героическом эпосе бурят, проводя, насколько это удавалось, соответствующие параллели с эпическими ска-

заниями других народов.

В советской фольклористике сложился единый взгляд на содержание догосударственного эпоса или, как определяет его Е. М. Мелетинский, архаического эпоса, в состав которого он включает карело-финские эпические руны, героические сказания народов Кавказа, тюрко-монгольских народов Сибири и шумероаккадский книжный эпос 14. «Можно считать доказанным, - пишет Б. Н. Путилов, - что ранние архаические виды эпоса — «мифологический эпос», «богатырская сказка», «догосударственный эпос» — являются порождением первобытнородового общества, в них отражены борьба человека с природой и важнейшие завоевания в этой борьбе, межплеменные столкновения, в них получили героическую реализацию традиционные первобытнообщинные нормы отношений, представления и идеалы первобытного коллектива. Изображение деяний первопредка - культурного героя, затем подвигов богатыря, темы героического сватовства, борьбы с чудовищами, родовой мести составляют главное содержание этих архаических сказаний» 15.

Сходство выводов ученых-фольклористов относительно общности содержания народного героического эпоса возникло на основе сравнительного историкотипологического изучения явлений фольклора. Получившая на протяжении последних десятков лет широкое распространение в современном эпосоведении историко-типологическая теория обстоятельно рассмотре-

ее сущности, принципов, методологии и особенностей сравнительно-исторического подхода в исследовании произведений устной народной поэзии. Важно отметить значение книги Б. Н. Путилова, ибо, как известпо, миграционистские исследования также были построены на большом сравнительно-сопоставительном материале. Как справедливо отмечает Р. С. Липец. говоря о книге В. Ф. Миллера «Экскурсы в область русского народного эпоса», выполненной в духе миграционистской теории, «общий недостаток исследований восточных мотивов в былинах как у самого Миллера, так и у его предшественников (В. В. Стасова, А. Н. Весоловского,  $\Gamma$ . Н. Потанина и др.— E.~R.) — нечеткость разделения двух моментов: 1) прямого заимствования фольклора и 2) непосредственной общности быта, отразившейся в фольклоре каждого из сопоставляемых народов»<sup>17</sup>. Эти моменты явились основной причиной преувеличения учеными эпических заимствований.

на в монографии Б. Н. Путилова 16 с точки зрения

Отмысление типологической общиости, выявление различий на основе сравнения энических разновидностей, характерные для современных исследований, позволяют проследить общие закономерности энического развития. То есть иная, чем цели и задачи миграционизма, теоретическая предпосылка в сопоставлениях архаического эноса и эноса, достигшего более высокой ступени развития, в частности бурятских улигеров и русских былин, занимающих крайние позиции 18, обнаруживает многие закономерности в формировании повествовательного фольклора. В этом плане интересные разыскания в области сопоставления тюрко-монгольского и русского эпосов, непосредствен-

14 **Мелетинский Е. М.** Происхождение героического эпоса. Ранние формы и архаические памятники. М., 1963.

16 Путилов Б. Н. Методология сравнительно-исторического

изучения фольклора.

17 Липец Р. С. Идея о восточных влияниях в былинах (книга В. Ф. Миллера «Экскурсы в область русского народного эпоса»).— В кн.: Очерки истории русской этнографии, фольклори-

стики и антропологии. М., 1974, с. 74.

<sup>15</sup> Путилов Б. Н. Типология фольклорного историзма.— В кн.: Типология народного эпоса / Отв. ред. В. М. Гацак. М., 1975, с. 168—169. (То же.— В кн.: Путилов Б. Н. Методология сравнительно-исторического изучения фольклора. Л., 1976, с. 229).

<sup>18</sup> Неклюдов С. Ю. Жанрово-типологическое сопоставление бурятского героического эпоса и русской былины.— В кн.: Фольклор. Поэтическая система. М., 1977, с. 128.

по касающиеся проблем бурятской фольклористики, проведены С. Ю. Неклюдовым <sup>19</sup>.

Важно подчеркнуть, что в изучении проблем устной народной поэзии проблема историзма женских обравов, их связей с социальными условиями издавна привлекала внимание исследователей. Сравнительно широко она разрабатывалась в русской дореволюционной фольклористике, а в советский период в фольклористике народов СССР, особенно в последние годы, проблема женских образов предстала еще одной мало изученной стороной с точки зрения типологии и эволюции

образов устной народной поэзии.

Еще в 1900 г. Н. Я. Янчук писал о том, что в числе старых и вечно новых общественных вопросов, которым посвящен ряд книг и статей, есть один спорный вопрос — «это т. п. жепский вопрос, на обсуждение и разрешение которого потрачено немало труда и сстроумия, как со стороны защитников женских прав, так и со стороны их противников» 20. Обращаясь к поэтическому творчеству народа, Н. Я. Янчук установил, что «народная фантазия создала ряд женских типов, подчас не уступающих в своем значении мужским типам» 21.

Появление женщин-богатырок и их опоэтизирование Н. Я. Янчук связывает с историко-бытовыми условиями, в частности с условиями борьбы с соседями-врагами, борьбы, требовавшей напряжения физической силы, храбрости и «доставлявшей громкую известность обладателям этой силы и воинственности, в ком бы она ни проявлялась, в мужчине или тем более

<sup>21</sup> Там же, с. 2.

в женщине»<sup>22</sup>. Ограничившись отношениями людейсоседей в период зарождения государств, исследователь тем самым сузил исторические рамки появления образов богатырок. Наряду с девой-богатыркой Н. Я. Янчук выделяет в устной поэзии другие типы воинственной женщины: девицу-воина и женщину, действующую больше хитростью, нежели силой.

Подобная классификация женских типов в какой-то степени проводилась и ранее. Но объектом исследования, к примеру И. Сазоновича, стали южнославянские песни, которые, по мнению фольклориста, можно отнести к историческим. Такая трактовка определила точку зрения исследователя на происхождение женских образов в песнях, истоки которых И. Сазонович отпосит к реальным историческим фактам, имевшим место в жизни южных славян, наполненной военными столкновениями. Тогда женщина сражалась наравне с мужчинами. Выделяя мотивы песен того времени («жепщина-воин», «сестра освобождает брата, жена мужа»), И. Сазонович писал: «Песни и сказки, в которых действующим лицом является воинственная женщина, началом своим коренятся в отдаленной старине, п том периоде культурной жизни, когда действительпость, подавшая повод к составлению такой песни или рассказа, стала уже заменяться другим строем жизни ислодствие возобладания других принципов, иных общественных отношений»23. Это утверждение, справодлиное по отношению к сказкам, эпическим сказапини, может выглядеть несколько категоричным, когда рочь идот о жапро посон, ибо они по своей природо болое подвижный, чувствительный фольклорный пласт. Посии могут возникнуть не только по проществии определенного времени, но и по свежим следам событий, всколыхиувших народное сознание, могут нвиться выражением определенного настроения людей в данное конкретное время.

В отличие от вышеупомянутых точек эрения, А. А. Лучинин рассматривает образ женщины-богатырки в народной поэзии «как идеалистическое пред-

<sup>19</sup> Неклюдов С. Ю. Эпические соответствия в русском и монгольском фольклоре: исторические и структурно-типологические соответствия.— В кн.: Тезисы докладов IV Летней школы по вторичным моделирующим системам. Тарту, 1970; Он же. Черты общисти и своеобразия в центральноазнатском эпосе. (Проблемы исторической типологии и жанровой эволюции).— Народы Азии и Африки, 1972, № 3; Он же. Исторические взаимосвязи тюрко-монгольских фольклорных традиций и проблема восточных влияний в европейском эпосе.— В кн.: Типология и взаимосвязи средневековых литератур Востока и Запада. М.,

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Янчук Н. Я. К истории и характеристике женских типов в геропческом эпосе. М., 4900, с. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Сазонович И. Песни о девушке-воине и былины о Ставре Годиновиче. Варшава, 1886, с. 6.

ставление, выражающее стремление женщины к самостоятельности и равноправности с мужчиной»<sup>24</sup>. Автор раскрывает душевную красоту образов богатырок, матерей, жен богатырей в русских былинах, отмечает, что русская лирическая поэзия запечатлела образ

грустной и страдающей женщины.

Этот же образ страдалицы присутствует в песнях, исполняемых на игрищах. На них женщины пели о своей тяжкой доле жены, невестки. В обрядовых причитаниях по уходящим в дореволюционную армию воинам женщина говорила о безрадостной, обреченной на одиночество жизни старухи-матери, молодой жены. На основании этих материалов исследователями предпринимались отдельные попытки выяснить социальную природу народной поэзии <sup>25</sup>.

В устном народном творчестве широко распространен образ воинственных женщин-амазонок. На это обратили внимание многие исследователи. Имеется ряд статей, исследующих вопрос о реальности существования амазонок, о географических масштабах рас-

пространения легенд о них 26.

Например, Д. Е. Коридзе специальный раздел своей диссертации посвятила сказаниям об амазонках <sup>27</sup>. Она привлекла огромный материал, начиная с преданий и кончая памятниками грузинской письменности, на основе которых «воссозданы портреты выдающихся грузинок с древнейших времен по XVIII в. включительно». Автор обращается к историческим

24 Женщина древней Руси в отдельных заметках и характеристиках. Речь преподавателя А. А. Лучинина на акте Вятской Мариинской женской гимназии 11 окт. 1894 г. Вятка, 1895, с. 5.

25 См.: Комаровских Гавр. Женщина в патриархальной семье (на основании игрищенских песен Орловского уезда). Вятка, 1895; Ульянов И. И. Воин и русская женщина в обрядовых при-

читаниях наших северных губерний. Пг., 1915.

<sup>27</sup> Коридзе Д. Е. Грузинская женщина в памятниках устной словесности и исторической письменности. Автореф. дис. на со-искание учен. степени канд. филол. наук. Тбилиси, 1967.

реалиям родового и классового общества, повлиявших по судьбу и характер грузинской женщины.

Большой интерес и научную ценность представляют исследования историко-этнографического плана. Среди них следует отметить работу С. С. Шашкова, содержащую важные исторические, этнографические, литературные, фольклорные, медицинские сведения, касающиеся жизни женщин с древнейших времен вплоть до XIX в. На богатом материале из мифологии разных пародов исследователь показал роль женщины в жизни древнего общества <sup>28</sup>.

Весьма примечательно, что в фольклористике советского периода появляется все большее число работ, псследующих систему женских образов в народной

поэзии.

Особенно заметен интерес ученых к национальному эпическому наследию. По существу, в фольклористике каждого народа нашей страны, сохранившего свой героический эпос, имеются обстоятельные труды,

содержащие характеристику этого жанра.

Проблемы героического эпоса тюркских народов рассмотрены в трудах В. М. Жирмунского. На обширном фольклорном материале исследованы образы матерей, сестер, возлюбленных богатырей. «Эпос средневанатских народов, сложившийся в патриархальных условиях кочевой жизни, — отмечает ученый, — часто изображает жену богатыря как его равноправную, умиую и мужественную советчицу и помощницу. Таким чертами паделены, например, Каныкей в «Манасе», Кортка, жена кыпчакского витязя Кобланды, или послее древнюю эпоху — Бурла-хатуи, жена огуз-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> См.: Цагарели А. Амазонки на Кавказе.— Кавказ, 1870, № 146; Каразин Н. Сказка о женском ханстве (отрывок из записной книжки).— Древняя и новая Россия, 1875, т. 3; Сазонович И. П. Тип амазонки и ноляницы русских былин. Львов, 1903; Косвен М. О. Амазонки. История легенды.— Сов. этнография, 1947, № 2, 3.

Пашков С. С. Исторические судьбы желицины, детоубийство и проституция. — Соор. соч., т. 1. Сиб., 1898; см. также: Пультин В. О состоянии жениции в России до Петра Великого. Киев. 1850; Вейс Г. Внешний быт народов с древнейших до наших премен. — Соч. Германа Вейса, проф. и прен. при Берливской Академии художеств, т. 1. М., 1873; Швейгер-Лерхенфельд А. Ф. Женщина. Ее жизнь, нравы и общественное положение у всех народов земного шара. — Соч. Пер. с нем. М. И. Мерцаловой. С прилож. статьи о русских женщинах/Сост. П. П. Немпрович-Данченко. Сиб., 1882; Плосс Л. Женщина п остествоведении и народоведении. Пер. под ред. д-ра мед. В. И. Рамма, т. 1. 2-е изд. Киев — Санкт-Петербург — Харькоп, 1900.

ского богатыря Салор — Казана и многие другие бо-

гатырские жены среднеазиатского эпоса»29.

Полно и интересно представлена в анализе В. М. Жирмунского тема героического сватовства. По мнению исследователя, сказания, сохранившие мотив борьбы между женихом и невестой, отразили «наибодее арханческую форму таких брачных состязаний». Здесь на первый план выступает личность невесты -богатырской девы, образ которой, как верно считает В. М. Жирмунский, «восходит к бытовым отношениям энохи матриархата»30.

Интересны для нас наблюдения ученого за развитием образа девы-воительницы в романическом эпосе. В отличие от богатырского эпоса, сохранившего традиции сюжета, тесно связанного с пережитками матриархальных отношений в натриархально-родовом обществе, «в народных романах создается чисто литературная традиция идеального женского образа, пленительного романтическим сочетанием женственной прелести и воинской доблести, но уже не связанного пепосредственно с бытовой действительностью»31.

Вопросы типологического сходства эпических произведений затронуты в работе Л. В. Гребнева. Анализируя характер тувинского героического эпоса, период его создания, он подробно останавливается на исследовании содержания и поэтики сказаний. Здесь автор отмечает, что «в обрисовке женских образов нашли отражение натриархальные отношения, некогда господствовавшие среди аратов»<sup>32</sup>. Л. В. Гребнев детально показывает художественные особенности изображения в эпосе матери, невесты, изменницы-жены, при этом особо выделяет образ сестры богатыря в сказании «Бокту-Кириш и Бора-Шээлей». Он приходит к выводу о сходстве тувинского героического эпоса со сказаниями пародов Южной Сибири и Монголии и объясняет

И. В. Пухов, исследователь якутского героического эпоса, пишет, что женские образы якутских сказапий сложны и разнообразны, причину этого он видит в отражении в олонхо пережитков древних общестпошных отношений, в частности матриархата, и условий позднеродового и патриархального общества. К такому выводу И. В. Пухов пришел, условно разделив женские персонажи на активные и нассивные по стопени их участия в действии олонхо. В мотиве недопольства женщины, плененной чужаком, богатырем абалсы, получающем звучание в некоторых сказаниях, В. Пухов усматривает отзвук недовольства якутскей женщины своим бесправным положением в обществе 33.

О связи образа женщины-героини «с основной пденно тематической линией олонхо—  ${f c}$  защитой племени айыы аймага, с борьбой за счастливую жизнь и продолжение рода» писал Г. У. Эргис <sup>34</sup>. В образах довушек-богатырок и шаманок ученый видел отражение высокого положения женщин в древности, в эпоху матриархата, связывая возникновение образов воинственных женщин с социально-историческими условиями жизни якутов.

Основные женские образы эпических произведений казахского парода находят свое освещение в трудах H. С. Смирновой 35, М. Габдуллина, Т. Сыдыкова, Х. Джумалиева 30. П. С. Смирнова, исследуя поэтику казахского эпоса, отмечает, что в нем «излюбленными

31 Жирмунский В. М., Зарифов Х. Т. Узбекский народный геронческий эпос. М., 1947, с. 345.

<sup>34</sup> Эргис Г. У. Очерки по якутскому фольклору. М., 1974, c. 196, 201.

его общиостью процессов исторического развития и взаимообогащением культуры, возникающей в репультате общения этих народов. Л. В. Гребнев, попидимому, не ставил перед собой задачи выяснения происхождения образов женщин в эпосе, поэтому ппализ женских образов ограничивается показом их поэтических особенностей.

<sup>💴</sup> Жирмунский В. М. Сказание об Алпамыше и богатырская сказка. — В кн.: Тюркский героический эпос. Избр. труды. Л., 1974, с. 340. <sup>30</sup> Там же, с. 265—266.

Требнев Л. В. Тувинский героический эпос (опыт историко-этнографического анализа). М., 1960, с. 27.

<sup>33</sup> Пухов И. В. Якутский героический эпос олонхо. Основпые образы. М., 1962.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Смирнова Н. С. Основные версии «Камбара». (Очерк).— В кн.: Камбар-батыр/Под ред. М. О. Ауэзова и Н. С. Смирновой. Алма-Ата, 1959, с. 270—273.

<sup>36</sup> История казахской литературы. Т. 1. Казахский фольклер/Под ред. Н. С. Смирновой. Алма-Ата, 1968, с. 253, 257, 261.

объектами поэтизации оказываются подруги батыров и боевые кони»<sup>37</sup>.

Определенный интерес для нас представляет диссертационная работа С. Тойшибаевой о женских образах дореволюционной казахской литературы. Идейпо-художественную эволюцию, приемы художественной ленки образов женщин в дореволюционной дитературо автор правомерно связывает с традициями устной народной поэзии. Поэтому первая глава работы построена на анализе фольклорных произведений. Здесь автор выявляет два отношения к женщинам, существовавшие в дореволюционной устной поэзии: исламской религии и простого казаха-кочевника. «Народный гений, — пишет С. Тойшибаева, — всегда изобличал и бичевал невежественное отношение к женщинам, раздугаемое имущими классами» 38. В героических поэмах казахского народа исследователь выделяет постоянное присутствие трех положительных героев: богатыря, его первой помощницы — верной и умной подруги и боевого крылатого коня — тулпара.

О сложности и динамичности идеала женщины в киргизском фольклоре пишет В. Г. Голопуров. По его мнению, идеал киргизской женщины народ видел не только в ее красоте, но в ее природном уме и, зачастую, в ее большой физической силе. «В киргизском фольклоре, - пишет В. Г. Голопуров, - образ героини является пормативным: в нем выражен в обобщенной

форме идеал женщины» 39.

В узбекской советской фольклористике образы женщии также становится предметом научных исследований. Об этом, в частности, свидетельствует работа А. Муминовой <sup>40</sup>. Представляя галерею положительных героинь народных сказок, автор говорит о том,

<sup>37</sup> История казахской литературы, с. 247.

39 Голопуров В. Г. Нравственно-эстетический идеал женщины в киргизском фольклоре. — Русский язык в киргизской шко-

ле. Фрунзе, 1974, № 1, с. 29.

что сам народ всегда имел прогрессивное суждение о женщинах, поэтому в поэтическом народном творчестве женщина изображается как умница, мастерица, смелый воин. А. Муминова проводит интересную мысль о двух тенденциях в народной сказке: реалистической и романтической. Она пишет о гармоническом единстве этих тепленций в изображении женских образов и считлет, что в описании отрицательных образов женщин наиболее часто преобладает реализм.

В плане освещения женских образов в персидской сказке интересна, на наш взгляд, работа Д. В. Омиадве 41. Соответственно трем поколениям женщин, встречающимся в сказке, автор выделяет типы героинь: девушку, женщину — жену, мать и В. Омиадзе подчеркивает нравственную красоту матери, образ которой любовно выписан в персидских

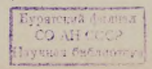
пародных сказках.

В монографии Н. Мамиевой раскрыт эпический образ Сатаны, принадлежащий к числу ярчайших и самобытных энико-героических образов во всех кавказеких вариантах нартского эпоса 42. Автору удалось проследить эволюцию образа Сатаны, испытавшего влияние различных исторических эпох, отразившего изменение мировозэрения народа от мифологических к более поздним представлениям. Все это, по мнению Н. Мамиевой, обусловило то, что в осетинском эпосе этот женский персонаж многообразен и зачастую противоречив.

Различные типы женских образов можно наблюдать и в вайнахском эпосе. «Определенные условия частного и общественного быта у вайнахов, - пишет исследовательница героического эпоса чеченцев и ингушей У. Б. Далгат, — накладывали известный отпечаток на идейно-эстетическую сущность эпических героев, к числу которых относятся и женские образы»<sup>43</sup>. В сказаниях этого народа женские героические образы не однород-

42 Мамиева И. Сатана в осетинском нартском эпосе (типология образа, проблема его эволюции). Орджоникидзе, 1971.

<sup>43</sup> Далгат У. Б. Геронческий эпос чеченцев и ингушей. Исследования и тексты. М., 1972, с. 240.



<sup>38</sup> Тойшибаева С. Образы женщин в дореволюционной казахской литературе. Автореф. дис. на соискание учен. степени канд. филол. наук. Алма-Ата, 1963, с. 7.

Муминова А. Образы женщин в узбекских народных сказках (в аспекте тенденций реализма и романтизма). Автореф. дис. на сопскание учен. степени канд. филол. наук. Самарканд, 1967.

<sup>41</sup> Омиадзе Д. В. Женские образы в персидских народных сказках. Автореф. дис. на соискание учен. степени канд. филол. наук. Тбилиси, 1973.

ны, заметна их эволюция от богатырок, в облике которых прослеживаются архаические представления людей о героях, с ярко выраженными чертами или признаками воинственных амазонок к героиням реалистического плана.

Таким образом, как показывает изучение литературы, рассматривающей изображение женщин в устной поэзии разных народов, исследователи выявили глубокую внутреннюю связь женских образов с общественно-историческими условиями развития общества, установили, что господство матриархата обусловило отражение в народной поэзии высокого положения женщин, появление в эпосе типа девы-воительницы и что в героинях сказаний воплощен народный идеал женщины.

Наше исследование проводилось на анализе материалов героического эпоса рукописного фонда Бурятского филиала Сибирского отделения Академии наук СССР (РО БФ СО АН СССР), архива востоковедов Ленинградского отделения Института Востоковедения АН СССР (архив востоковедов ЛО ИВ АН СССР), фольклорного собрания Государственного Литературного музея и отдельных публикаций улигерных произведений, осуществленных в разные годы.

В текстах, приводимых в работе в качестве иллюстрирующего материала, сохранены без изменений все особенности фольклорных записей: грамматические, синтаксические, лексические.

#### Глава I

## ОБ ЭВОЛЮЦИИ ЖЕНСКИХ ОБРАЗОВ В БУРЯТСКИХ УЛИГЕРАХ

С незапамятных времен внимание одаренных людей, художников слова привлекал человек. Многочисленные произведения устного творчества изображают ого в активном состоянии: в поисках, в труде, на охото - человек борется с чудовищами, терпит поражения, одерживает победу. Это, конечно, не случайпоо, произвольно схваченное мгновение, не искусственпо созданное художником положение в жизни персопажей сказаний, а следствие правдивого художественного отражения действительности, присущего настоящей творческой натуре. Человек по природе своей — активный преобразователь мира, вдумчивый мыслитель и пытливый исследователь. Кроме того, познавая окружающий загадочный мир, первобытный человек прежде всего отталкивался, если можно так сказать, от самоощущений, переносил на природу свои человеческие качества, ибо самое понятное, знакомое, объяснимое явление - был он сам, человек. Поэтому и в своем творчестве он вольно или невольно выразил самого себя, свои мысли, отношение ко всему, что его окружало, т. е. свое мировоззрение и атмосферу действительности того отдаленного от нас времени. Вот что писал об этом Л. Я. Штернберг: «Вся история культуры свидетельствует с несомненностью, что и на самых ранних ступенях своего существования человек мыслил, старался объяснить окружающий мир, искал причин происходящих в нем явлений с такой же страстностью и вдумчивостью, как и современный человек. Но в этих поисках, при ограниченности знаний, при неизбежной примитивности методов познания, первобытный человек имел только один достоверный критерий — его собственное «я», один только метод — «психологический». Идя таким образом от единственного, хорошо ему известного (его «я») к неизвестно му, он, естественно, должен был сознательно и бессознательно переносить на все окружающее атрибуты своей собственной природы: одушевленность, разумность, волю, активность — словом, мыслить

природу по образу и подобию своему»1.

Эпические образы как результат художественного познания действительности причудливо переплетают в себе реалистическое и фантастическое. Они представляют собой продукт трудного и сложного освоения мира, ибо художник-народ выражает в этих образах свое. только ему присущее понимание, переживание познаваемых явлений объективной действительности, которые во многом зависят от уровня культуры, мышления, условий жизни данного коллектива. В то же время, возникнув на определенной стадии развития художественной культуры, образ не остается без изменений на протяжении долгого времени. Одна из особенностей фольклорных образов, в частности улигерных, заключается в том, что они отражают многие значительные изменения в жизни, мировоззрении разных поколений людей.

В. И. Лении писал: «Подход ума (человека) к отдельной вещи, сиятие слепка (=попятия) с нее неесть и простой, непосредственный, зеркально-мертный акт, а сложный, раздвоенный, зигзагообразный, включающий в себя возможность отлета фантазии от жизни, мало того: возможность превращения (и притом незаметного, несознаваемого человеком превращения) абстрактного понятия, идеи в фантазию... Ибо и в самом простом обобщении, в элементарнейшей общей идее («стол» вообще) есть извест-

ный кусочек фантазии»2.

кора. Л., 1936, с. 231.

Образы эпических произведений бурят порождены художественной фантазией народа, могучей и буйной. В эпическом мире происходят сказочно-фантастиче-

1 Штернберг Л. Я. Первобытная религия в свете этпографии. Исследования, статьи, лекции/Под ред. и с предисл. Я. П. Аль-

<sup>2</sup> Ленин В. И. Полн. собр. соч., т. 29, с. 330.

ские действия: стремительно протекает время или вовсе замирает, герои оборачиваются в разного вида животных и зверей, вся природа обладает даром речи... Если пужно преодолеть очень большое пространство, высокие горы, герои улигеров летят птицей, в непроходимых местах проползают юркой змеей и т. д. Древний творец наделяет образы свойствами и способностями, которые нехарактерны для человека и не свойственны ему, пеограниченно расширяя таким образом его возможности. И это естественное стремление к совершенствованию своих способностей, обретению новых и пужных качеств, необходимых для глубокого полнания окружающего мира, черты, характерные для человека — разумного существа, в полной мере находит отрижение в устном поэтическом творчестве бурят.

Буритский фольклор, как и устное творчество многих других народов, отводит активную роль женщине, она нередко занимает ведущее место в сказках, лирических (гуниг дуунууд) и свадебных (турын дуунууд) неснях, нословицах и ноговорках, легендах и предапиях. «Даже в загадках,— пишет С. В. Иванов,— где речь идет о самых обычных предметах, жинотных, частях тела или явлениях природы, казалось бы пичего общего не имеющих с образом женщины, последняя тем не менее постоянно выступает в том или

ином виде»3.

Особенно ярким предстает образ женщины в бурятских улигерах. Наряду с добротой, отзывчивостью, перностью и другими высоконравственными качествами, воспеваемыми улигершинами в женщинах, в скашиних лейтмотивом звучит прославление их героизма, сильно развитого чувства натриотизма и любви к своему роду, той земле, где они родились и живут. Женщина — чаще всего это сестра богатыря — является главной героиней улигеров, совершая подвиги, не удавшиеся ее брату. Такое возвеличение женщины присуще героическим сказаниям, сохранившим в своей основе черты архаики (например, в эхирит-булагатском цикле улигеров).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Иванов С. В. Происхождение бурятских онгонов с изображениями женщин.— Труды Ин-та этнографии им. Н. Н. Миклухо Маклая, АН СССР. Нов. сер. М., 1951, т. 14. Родовое общество, с. 121.

В героических произведениях создан многообразный и сложный мир, в котором функционируют определенные действующие лица. В центре этого мира находится богатырь - мужчина, вокруг которого обращаются все другие персопажи — зооморфные, антрономорфные и женские образы. Как правидо, героические сказация названы по имени богатыря. Но зачастую в бурятском эпосе этот богатырь остается пассивным персонажем, более того, он погибает уже в начале развития сюжета улигеров, а на его место заступает женщина — любимая сестра героя, которая и становится основным действующим лицом произведения. Примечательно, что действует она под именем своего брата-богатыря; женское имя, привычки, одежда все это остается в доме, а в походе, в сражениях с чудовищами сказители изображают ее уже в виде могучего богатыря, не знающего ни страха, ни сомнений. полного решимости достичь своей цели. И только. когда слушатели «забывают» о происхождении, о физиологической природе богатыря, пропикаются уважением, волнуются в особо острые моменты за судьбу своего героя, тогда сказители незаметно, осторожно напоминают слушателям, что героические подвиги, непосильные для мужчины-батора, совершает его сестра. Об этом они обычно говорят устами самих же улигерных персонажей. Го шаманка предостерегает о «мнимом» мужчине-богатыре, то будущий тесть, отец суженой, испытывает героя с тем, чтобы узнать, кто перед ним: сам богатырь или его сестра. И тут, казалось бы в безвыходном положении, выручает героиню в ее испытаниях чудесный помощник — богатырский конь.

Надо заметить, что в героических сказаниях зооморфные персонажи выступают активными помощниками в борьбе богатырей с чудовищами, в решении неимоверно трудных задач, в достижении встречи — «добыче» суженой для героя. Это чудесный конь, птица Хан Хэрдэг, кукушки и другие птицы, мифические волки, собаки, быки, муравьи, лягушки, в основном играющие положительную роль в жизни эпических богатырей. Но, как правило, Абарга Могой, мифическое чудовище-змея, является отрицательным персонажем, с которым ведут борьбу царь птиц Хан Хэрдэг

и герои сказаний.

Включение зооморфных персонажей в улигерное повествование, как и следует ожидать, привносит и пого много фантастичности, что роднит эпические пормы со сказками, особенно со сказками о животных. 11 это естественно, ибо, как пишет С. С. Бардаханова, «...гонетически они (сказки о животных. — Е. К.) посходят к родовому обществу, так как составные элементы и многие сюжеты органически связаны с перпобытным фольклором, древними представлениями люней»<sup>4</sup>.

()сповным фактором формирования взглядов людей, их мышления, как известно, является бытие. По свидетельству данных археологии, уже в среднем палеолите охота была сложившимся занятием, более того и ртот период наблюдалась некоторая специализация, что характеризует развитость и эффективность охотшичьего промысла <sup>5</sup>. В свою очередь охота требовала длительной выучки, изобретательности и определенпого мастерства в овладении таким относительно сложным оружием, как метательная налка, дротик, копьеметалка, бумеранг, лук и стрелы... Все это должно предполагать известную развитость мышления, богатст-

во представлений об окружающем мире 6.

Сталкиваясь в процессе своей охотничьей деятельпости с разными животными, древний человек мог наблюдать повадки животных и, очевидно, подмечал печто разумное в их действиях. Это заставляло его относиться к этим животным так же, как и к членам споето рода, т. е. человек полагал, что они обладают даром речи, такими же чувствами, какие присущи ему симому. Поэтому, вероятно, популярным мотивом и фольклоре многих народов является тема «понимашио языка природы». Так, например, исследовательница кавказского фольклора Е. Б. Вирсаладзе отмечает широкую распространенность по всей Грузии предания о человеке, получившем от зооморфных персопожей чудесный дар — знание языка природы: птиц,

<sup>6</sup> Семенов С. А. Происхождение земледелия. Л., 1974, с. 13.

<sup>4</sup> Бардаханова С. С. Бурятские сказки о животных. Улан-Уда, 1974, с. 32.

б Файнберг Л. А. Возникновение и развитие родового строи. — В кн.: Первобытное общество. М., 1975, с. 48.

животных, растений <sup>7</sup>. Но для этого человека существует строжайший запрет — никому не разглашать тайну. Поразительное сходство с грузинскими предашиями составляют бурятские сказки о «знатоках семидесяти языков». И здесь существует табу. «Познание , языков" зверей и птиц считалось сложным и рискованным делом. Человек, знавший , языки" животных , растений, раскрыв кому-нибудь эту тайну, умирал»<sup>8</sup>.

Трагическая судьба человека, преступающего запрет, пожалуй, глубоко символична. «Никогда не был человек столь близок к природе, как во время охоты или пастушества, оставаясь с ней один на оцин. Никогда не была так сильна его связь с природой, лесом, миром животных. Нарушение этой связи, единства, забвение, утеря знания языка природы губит человека»<sup>9</sup>.

Таким образом, наличие зооморфных образов в произведениях устного поэтического творчества, в частпости в улигерных повествованиях бурят, обусловлено той отдаленной исторической эпохой, когда в деятельности людей преобладала охота, во многом определившая зооморфический взгляд древних на окружающую природу. А. М. Золотарев, говоря о тотемизме как идеологии раннеродового строя, даже материнского рода, писал: «Почему синонимом родовой связи служит именно животное, понять не трудно! Прежде всего животное играет колоссальную хозяйственную роль, занимая соответствующее место и в мировоззрении. Далее, аналитические способности первобытного охотника-собирателя развиты так слабо, что он совершенно не выделяет себя из природы. Даже на более высокой ступени, рассматривая природу как нечто одушевленное, он меряет ее по своему образлу. В то же время он приносит отношения природы в общественные отношения, в значительной мере отождест-

<sup>7</sup> Вирсаладзе Е. Б. Образы хозяев леса и воды в кавказском фольклоре. Отт. из кн.: IX Международный конгресс антропологических и этнографических наук. Чикаго, сентябрь, 1973. Доклады советской делегации. М., 1973, с. 7.

<sup>8</sup> Бардаханова С. С. Бурятские сказки о животных, с. 29. <sup>9</sup> Вирсаладзе Е. Б. Грузинский охотничий миф и поэзия. М., 1976, с. 160. пани их. Его точка зрения и социоморофична и зооморофична одновременно»<sup>10</sup>.

Надо сказать, что улигеры сохранили отражение подобного мировоззрения древних людей. Эпический мир насолен многочисленными зооморфными персонижами, действующими наравне с улигерными героями.

По выполняемой в улигерах функции вооморфные персопажи в основном представляют помощников богатырей <sup>11</sup>. В благодарность за оказанную им услугу животные выручают героев из беды, помогают решать грудные задачи-загадки, дают советы и т. д. Функции этих помощников так же значимы для развития сюжета, как и действия главных действующих лиц героических сказаний.

Рассмотрим «круг действий» некоторых персонажей ил буритских улигеров. Среди них особое место занимит тудесный конь, неизменный друг и верный помощник героя. Появление этого образа в эпосе, наверное, не случайно. Лошадь играла в жизни людей великую роль: это и вид транспорта, и помощник в работе, на охоте и в защите родной земли от врага. Благополучие человека во многом зависело от коня, ноэтому он пользовался у кочевых народов исключительным вниманием и любовью. Особым почитанием окружался конь у якутов. «В якутском предании о происхождении человека сказано, что сначала божеством был сотворен конь, из него получилось существо «полуконь-получеловек», а из этого существа — человек»<sup>12</sup> (здесь мы наблюдаем уже элементы тотемизма).

В творчестве народа обычно прослеживаются отвуки далеких событий в жизни древних людей, оставивших глубокий след в их сознании. Охота для первобытного человека была основным источником добывания пищи. Но для него, примитивно вооруженного, охота являлась и опасным для жизни занятием, зача-

<sup>10</sup> Золотарев А. М. Пережитки тотемизма у народов Сибири.

<sup>11. 1934,</sup> с. 10. 11 Близость зооморфных персонажей улигеров со сказочными позволила нам оперировать терминологией В. Я. Проппа, примененной в отношении волшебных сказок (Морфология сказии и 1928)

<sup>12.</sup> Соколова 3. П. Культ животных в религиях. М., 1972, с. 35—36.

стую кончавшимся неудачей, а порой и гибелью охотника.

Непосредственное восприятие повадок, характерных особенностей животных постепенно получает в мышлении первобытных людей активное осмысление. Так возникают наскальные рисунки с изображениями животных, различные иляски и игры древних охотников, в которых они подражают животным и птицам. Наряду с тем, что смысл этих игр связывался в представлении охотника с его промыслом, имел магическое значение, все же надо полагать, что развивающееся эстетическое чувство, определенное эмоциональное напряжение находили свое выражение в этом творчестве homo sapiens. Участвуя в играх и плясках, обрисовывая контуры животных, древний человек стремился передать плавные изгибы тела, грациозность и динамичность зверя, показать поражение воображаемого животного. Он наслаждался игрой, бессознательно развивая в себе вкус к красоте, ловкости, силе, утоляя свою извечную жажду совершенствования.

М. Н. Хангалов приводит примеры таких плясок: «хор надан — глухариная пляска, в которой два человека подражали глухарям — самцу и самке; бабагайн надан — медвежья пляска, мори хургаши надан лошадиная (подражание укрощению коня), шоно надан — волчья, тэхэ надан — козлиная» 13. Среди них особый интерес для нас представляет игра: «мори хургаши надан — лошадиная». Надо полагать, что в ней отражены реалии, имевшие место в жизни древних людей. Постепенное расширение сферы деятельности, средств и орудий труда привело первобытного человека к мысли о приручении животных. Так укрощение и затем приручение дикой лошади дало ему большие преимущества. В охотничьих занятиях ранее пеший человек того отдаленного исторического времени, сев на коня, обрел быстроту передвижения, равную или превышавшую скорость многих зверей и тем самым возросли его шансы на более удачную охоту, а значит, улучшились материальные условия его существоваТоловеку даже сегодняшнего дня понятно значение дошади. При современном уровне развития хозяйства дошадь хотя и используется в ограниченных пределах, исо жо ее достоинства очень велики, чтобы совсем отклаться от нее. Высокая проходимость и способность дошадь в случае необходимости может увеличивать тигловое усилие в два-три раза и более по сравнению и пормальным; лошадь используется на полную мощность даже при перевозке мелких грузов; от лошади, пыращивая ее на больших естественных пастбищах, можно получить продукты питания (молоко, мясо); дошадь сохраняет и будет сохранять спортивное значение <sup>14</sup>.

Естественно, при условиях родового общества, при низком уровне техники лошадь по праву занимала и жизни древних дюдей одно из первых мест.

В героическом эпосе бурят и ряда других народов конь становится основным помощником героев, до конца преданным им. «Так, в эпических сказаниях средпоазнатских тюркских пародов, - пишет В. М. Жирмунский, — широкой известностью пользуются Байчибар — богатырский конь Алламыша, Гырат — знаменитый боевой конь Гороглы, Тайбуруул — конь капахского богатыря Кобланды. Имена коням в большинстве случаев даются по их масти, а витязь в наиболее древних эпических сказаниях в свою очередь получает прозвище по своему коню. Например, в алтайских бопатырских сказках: Кускун-Кара-Матыр, «ездящий на бирхатном вороном коне» («Когутэй»); «на кроваворыжем коне ездящий богатырь Кан-Толо»; «на белогором коне ездящий богатырь Алып-Манаш»; в «Китаби Коркут» Бамси-Бейрек — «владелец серого жеребца»

ния. Кроме того, легкие и энергичные ноги коня спа-

порой охотника и от нападения зверей. Умное нивотное, конь очень быстро поддавался приручению, поэтому и в первобытном хозяйстве он становится незаменимой тягловой силой; на нем человеку удобно выдо перемещаться с места на место, возить тяжелый прузе.

<sup>13</sup> Хангалов М. Н. Зээгэтэ аба. Облава на зверей у древних бурят. — Собр. соч., т. 1, Улан-Удэ, 1958, с. 23.

<sup>1</sup> Калинии В. И., Яковлев А. А. Коневодство. М., 1961, Цит. по ки.: Семенов С. А. Происхождение земледелия, с. 294.

и др.»<sup>15</sup>. И в бурятских улигерах богатырь носит сложное имя, одной из составных частей которого является название масти коня (к примеру: Гунхабай мэргэн молодец, имеющий трехлетнего рыжего коня — «Гу-

нан зээрдэ моритой Гунхабай мэргэн хубуун».

В большинстве сказаний обычно конь изображается пасущимся на Алтае и Хухэе вместе с маралами и изюбрами. Стоит богатырю затрубить в рог, как конь тотчас же оказывается перед ним. С этого момента конь активный персонаж в эпосе. Это от него богатырь узнает о своей суженой, получает препостережение от многих опасностей, а в случае гибели верный конь доставляет тело хозяина или богатырскую одежду к его сестре, помогает ей в нелегкой задаче — добыть воскресительницу.

Особого внимания заслуживает мотив, когда у погибшего богатыря отсутствует сестра или она оказывается предательницей, виновной в гибели своего брата 16. В этом случае основная роль в последующем

спасении героя отводится богатырскому коню.

В алтайском эпосе также широко используется данный мотив. Исследователь алтайского эпоса С. С. Суразаков пишет: «Во всех этих вариантах сказания («Алтай-Буучай». — Е. К.) значительное место занимает рассказ о поездке богатырского коня на небо и похищении дочери небожителя»<sup>17</sup>.

Интересно, что в таких повествованиях конь становится главным персонажем, действующим, как человек. Он наделяется всеми человеческими качествами:

храбростью, находчивостью, умом.

Ярко, образно описывается в бурятских улигерах волшебный конь, отправившийся за суженой — воскресительницей своего хозяина. Хитростью удается коню похитить небесную деву. Прикинувшись очень смирным и добрым, он обманывает Эреэн Тарбажу и двух баторов, которые, боясь, что конь может ее сбросить, с двух сторон охраняют деву. Вот как о тихом

15 Жирмунский В. М. Сказание об Алиамыше и богатырская сказка. — В кн.: Тюркский героический эпос. Л., 1974, с. 56-57. 16 РО БФ АН СССР, инв. № 1870. См. улигер «Хараасагай

17 Суразаков С. С. Героическое сказание о богатыре Алтай-

Буучае. Горно-Алтайск, 1961, с. 54.

«праве» и хитрости коня говорится в улигере «Алтан Шагай хубуун»:

Урайгшан ероолходоо упаган ероо ероолоо,

Хойшон ероолходоо

Хонин ероо ероолоо —

Аягатай yhaни Саляадаши угэн...18 Вперед идет иноходью -Иноходит мягко и плавно, словно эксеребенок, Назад поворачивает

иноходью -Пвижется легкой, как у овцы, иноходью -

Воду в чашке Не расплещет он...

С большим трудом удается коню заставить воскресительницу оживить его хозяина. Для этого он выдерживает поединок с ней. Небесная дева, отказавшись от своей функции, оборачивается жаворонком и взмывает в небо, конь тут же превращается в птицу загалмай, догоняет ее и принуждает сесть на кости богатыря, но воскресительница превращается в соловья, тогда коню приходится силою волшебных средств вызвать непогоду в виде железного града, которым он сбивает птичку вниз 19. Тогда после этого она была вынуждена воскресить богатыря.

Может быть, в этом противодействии героини коню уже сказывается снижение роли чудесного помощника? Но во всяком случае рассказ о богатырском коне отличается запимательностью и во многих моментах драматичностью. Любопытно, что в бурятском эпосе большое значение придается эпизоду захоронения (точнее, прятания) тела погибшего богатыря. Сестра обязана найти его тело или уже кости и спрятать в укромном месте. Но, например, в улигере «Сокол удалой молодец»<sup>20</sup> сестра показана пассивным персонажем и функции сестры богатыря выполняет богатырский конь. Сказители повествуют: к красной горе Ангай огромный рыжий конь доставил богатырское тело хозяина, чтобы

<sup>18</sup> Алтан Шагай хүбүүн. — В кн.: Буху Хара хубун / Улигеры записаны Ц. Жамцарано, подгот. к печати И.Н.Мадасоном. Улан-Удэ, 1972, с. 188-189.

<sup>19</sup> См. варианты: РО БФ СО АН СССР, инв. № 1476, улигер «Алтан Шагай»; инв. № 1586, улигер «Алтан Шагай хүбүүн». 20 РО БФ СО АН СССР, ипв. № 1489, улитер «Нашан Хүйхэр хүбүүн».

Ехэ эээрдэ морин
Нашан хүйхэр хүбүүгээ
Ангай улаан хадада ошожо
Хүйтэндэ хүрхэ үгыгээр,
Халуунда шатаха үгыгээр,
Ехэ агуйда хэжэ
Дээрэлээнь шулуугаар
Даража орхибо...<sup>21</sup>

Он в морозы не застыл, И экарою не был палим, Рыжий конь пришел к горе Ангай, Сокола — удалого молодца В пещеру положил И сверху камнем Его прикрыл...

Кроме человеческих качеств, которыми наделен конь, он обладает редким, волшебным даром: умением предвидеть явления и события, знать наперед судьбу своего хозяина. Это свойство коня во многих опасных

ситуациях выручает героев.

В отличие от коня, зачастую выступающего в главной роли, в героических сказаниях все другие зооморфные образы чаще всего представляют собой благодарных помощников богатыря. За спасение их жизни зооморфные персонажи предлагают свою помощь улигерным героям в случае, если она им понадобится. Для этого они сообщают слова-заклинания, которыми можно их вызвать в любой момент. Обычно богатырь или его сестра-героиня незамедлительно попадают в такую сложную ситуацию, из которой выбираются только благодаря услугам своих помощников. Словазаклинания, которые произносят богатыри, особенно распространены в эхирит-булагатском цикле улигеров, они типичны для речи всех зооморфных помощников. Например, в улигере «Айдурай мэргэн» огромная пестрая птица говорит:

— Нэгэ ядха газарта Тайгадани үдүнүн Тажи Эреэн шубуун! Али дор туһаяа үзүүлхэбши? Гэжил ханай дурдаарай!...<sup>22</sup>

— Станет тебе трудно — Призови меня, скажи: «Тажи пестрая птица, В тайге росшая! Какую помощь окажешь?...»

Или мифическая собака-птица, являющаяся хозяином Земли, наказывает героине:

Хүнэй хүйтүн шируун дайдада Айхо эшхэ болоохдаа Энин Шара нуурай Эрьи дээра һуурилһан — В чужой холодной стороне Если окажешься в беде, Вспомни меня, призови: «С обитающим на берегу Хападаг Хара Буура Тапилтайб — гэжи дурдаарайи! Абар тућаа үзүүлхэб! <sup>23</sup> Энин Желтого озера, С Кусающей Черной Буурой я знаком»,— Скажи, и тебе я помощь окажу.

Зооморфиые персонажи никогда не отказываются от споих слов, не забывают обещаний, непременно помогают героям в решении трудных задач, охотно предоставляют свое умение и силу благородным богатырям в их тяжелых испытаниях, наконец, оживляют героев. Так, например, в улигере «Айдурай мэргэн» Гуриг Рыжая собака, она же Кусающая Черная Буура, слинывает яд морского чудовища-змеи со лба героини, пыступающей под именем своего брата. Такое дейстние собаки оживляет сестру богатыря, и она готова и дальнейшим подвигам. Это очень важно отметить, поо при рассмотрении эпических образов мы обнаруживаем устойчивую функцию персонажей — оживленно героя, которая имеет большое значение в идейном содержании улигеров, в развитии их сюжета.

Еще в более полной степени эта функция связывается в эпосе с образами кукушек. Чудесные помощницы героев, их покровительницы являются к богатырям в облике кукушек и даруют им жизнь, зачастую вос-

станавливая по косточкам их тела.

В одном из улигеров, например, чтобы вытащить со дна океана железную бочку с телом богатыря, кукушка так кукует (заметим действенность ее кукования), что:

...Урган байһан модойеин Хуурайлсара дуудаба, Урдажа байһан уһайсин Оертон ширгээн дуудана бэлэй-л-даа. Одонай-ло бэлэй — Гурбан сэгээн сүүдхэдэ Дуудахада болобо Хара ехэ далайе Хайртан ширгээн дуудана бэлэй, Хатан ехэ уулатайсин Узууртан ширгээн дуудана

бэлэй-лэ <sup>24</sup>.

Растущее дерево до корня иссушает,
Текущую воду до дна измельчает.
Трое суток неустанно кукует —
Великое черное море
До гальки иссушает,
Священную большую гору
До самого подножсья опускает.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1489, л. 43. <sup>22</sup> Жамцарано Ц. Ж. Образцы народной словесности монгольских племен, т. 1, вып. 2, Спб., 1914, с. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Там же, с. 194. <sup>24</sup> Ябаган түмэр тэргэтү Бүхү Хара хүбүүн. — В кн.: Буху Хара хубун. Улан-Удэ, 1972, с. 96—97.

Тотчас же остальные помощники — девять синих быков — вытаскивают бочку, девяносто волков сбивают с нее обручи, и видят: богатырь лежит в бочке еле живой, буквально на ниточке держится его душа («Утаћани шинээн улаан голдоо торожи...»).

Чтобы привести героя в нормальное, бодрое состояние, кукушка кукует опять, но ее пение теперь вызывает уже цветение жизни вокруг,— приходит в себя богатырь, а вместе с ним оживает и вся природа.

...Хуурай байһан модуйндаа Памаалуулан дуудаба, Хубхай байһан добууеин Погоолуулан дуудаба. Хатан ехэ уулайеин Ургууланын дуудано бэлэй-лэ, Хара бүрүн далайенн Хуушандам орсо дуудано бэлэй лэ. Мүнөөхн-лэ Бүхү Хара хүбүүндаа Хуушан түлдөө орожи һуугаа гэхү юумэ-лэ...25

Так она куковала,
Что засохшее дерево
листьями покрылось,
Голые холы травой поросли,
Великая гора
До прежених своих высот
поднялась,
Черное великое море
До прежених своих берегов
разлилось,
Буху Хара-молодец
Вид свой прежений принял,
Силу приобрел...

Глубоко символично, что оживление богатыря рисуется па фоне выразительной пейзажной картины, тем самым как бы еще раз подчеркивается мысль об органической связи, слитности героя с природой, с окружающим миром. Такое изображение вполне закономерно, ибо имело реальные корни в жизни самого творца-художника, было продиктовано его осмыслением своих первоначальных восприятий, самым теснейшим образом связанных с окружающей природой. Почему именно кукушки являются популярными помощницами в эпосе?

Известно, что в фольклоре народа художественно изображаются прежде всего представители местной флоры и фауны. Кукушки со своими любопытными повадками не могли не привлечь внимание наших далеких предков. Об этом свидетельствуют, например,

многочисленные сказки народов Сибири, рассказывающие о кукушке, оставшейся на всю жизнь одинокой, без детей, из-за своего обыкновения откладывать яйца в чункие гнезда.

И улигерах же акцент делается на пении этой весенной итицы. В приведенных выше отрывках говоритен об удивительной способности кукушки своим пенном воскрещать все в природе. Такое изображение, понечно, не было случайным. По-видимому, подмечая постоинную связь между циклами времен года и повелиниом животных и птиц в ту или иную пору, человек правиного прошлого выявлял для себя определенную вакономерность в природе. По поведению наблюпломых животных он ожидал какие-либо изменения п плимитических условиях, в состоянии природы и т. д. применения превнего мышлении древнего половена порой причина и следствие явно менялись мостами. Вот и здесь, в анализируемых отрывках можно проследить древнее восприятие кукушки. Эта птица оницетворяла собой приход долгожданного лета. По представлениям того времени, необычное звоикое купование птицы вызывало смену суровой зимы благоприятным летним теплом, облегчавшим многотрудную жизнь людей.

Активная роль в улигерах зооморфных персонажей, являющихся основными помощниками эпических героев, — отражение особого взгляда древних людей на природу. Как мы видели, животные, звери, птицы и эпосе награждены всеми человеческими качествами: мышлением, речью, действиями, поступками, хотя их шичшний облик остается реальным: зверино-животный пид. Л. Я. Штернберг писал, определяя особенности первобытного мышления людей: «Как это ни странно может показаться, но самые ранние стадии антропоморфизма шли в том же направлении, в каком он закончил свою эволюцию, т. е. выражались главным образом в приписывании объектам и явлениям природы преимущественно душевных атрибутов человека, одушевленности, разума, воли, социальной деятельности. . Кивотные, деревья, всякие даже неорганические объокты и явления природы представлялись ему отнюдь по замаскированными настоящими людьми, как впоследствии, а только особыми породами живых существ,

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Там же, с. 92.

в своей индивидуальной и даже социальной жизни вполне подобных человеку, но совершенно отличающихся от него физическими своими атрибутами и обликом»<sup>26</sup>.

\*

Развитие улигеров на протяжении тысячелетий, устойчивая традиционность этого жанра, эволюция образной системы героических сказаний, обусловленные формированием художественного мышления людей, определили своеобразие героических сказаний. В них, как в клубке, сплелись различные представления, от конкретных до абстрактных, первобытное мировоззрение и мировоззрение человека нашего века. Эпические образы являют собой яркий пример взаимосвязи, пеотделимого развития образного сознания от развития человеческого самосознания. В ходе исторического процесса в зависимости от изменения, обогащения представлений творца художественных произведений о мире, о себе развиваются и образы, персонажи этих повествований. Поэтому в бурятском эпосе соседствуют самые различные действующие лица, начиная с зооморфных и кончая самим человеком. Между ними мы рассматриваем как нечто среднее любопытное порождение художественной фантазии людей — зооантропоморфпые образы. Это старушки-мангадхайки, дочери огромной птицы Хэрдэг, некоторые кукушки, сестры, например, Гэсэра, в примечательной внешности которых соединены черты птиц, зверей и человека (клыки, клюв, когти, и в то же время это человекоподобные существа). Стадиально они представляют более высокий тип художественных образов, чем зооморфпые, ибо в создании образов полуживотныхполулюдей требовались от древнего художника некоторое абстрагирование от конкретных явлений, творческая фантазия.

В то же время появление антропоморфных существ в произведениях устного народного творчества, несом-

26 Интериберт Л. Я. Первобытная религия в свете этнографии, с. 240.

пошно, было обусловлено меняющимся мировоззрением людей того далекого времени.

Вследствие активной трудовой практики древнего человека в его сознании возникают новые попятия и представления о природе. Мышление человека на основе достигнутых знаний совершает скачок, но прежппо представления не отрицаются совершенно, а получинот свое дальнейшее развитие. На этом этапе развития мышления человек видит себя уже существом осооой организации по отношению к представителям животного мира, но тем не менее с ними связывает свое происхождение. В этот момент возникают почитание предков, заклинание и заговаривание и, как пишет А. И. Уланов, появляются политеизм, полидемонизм, поклонение духам, божествам 27. Сознание человека крайне усложняется понятиями о покровителях, некой предопределенности судьбы людей. Все это незамедлительно сказывается в поэтическом творчестве. Папример, в бурятском эпосе возникают образы небосных сестер богатырей, книга судеб, различные зооантропоморфные образы. С каждым витком развития мировоззрения древнего художника появляются нопые штрихи в его творчестве, меняются, одновременно и обогащаясь, создаваемые им художественные образы.

Действительно, анализ конкретного материала героических сказаний выявляет определенную эволюцию эпических образов. Но улигеры настолько причудливо и тесно сплели в себе все образы, что мы можем говорить об эволюции как о внутреннем процессе развития образов. В этом отношении большой интерес п эпосе представляют образы дочерей птицы Хэрдэг. Любопытно появление в сказаниях самого персонажа Хан Хэрдэг-птицы. Обычно богатырь, отправившись на суженой, подвергается испытаниям отца своей нарюченной. Одно из этих трудных заданий — найти и привезти перо птицы Хан Хэрдэг. Для чего понадобилось перо? Вот здесь поездка богатыря к этой птице получила в улигерах новую интерпретацию. Отец суженой героя отправляет его в трудный и опасный путь к Хан Хэрдэг, мотивируя это желанием описать

чт Уланов А. И. Бурятский героический эпос, с. 144

птичьим пером свое богатство. Вряд ли в период создания улигеров народ имел представление о перьях птиц как атрибуте письменности. Несомненно, что такая мотивировка — наслоение позднего порядка, связанное с появлением письменности. Однако не исключено, что мотив добычи пера, сопряженной с опасностью для жизни богатыря, имеет древние корни. В сознании сказителей того отдаленного времени перо могло быть предметом почитания, поклонения этой могучей птице. Такого рода поклонение, обусловленное тотемическими представлениями, наблюдалось в обычаях многих народов. З. П. Соколова приводит в своей работе ряд интересных примеров. Так, у древних народов кости, зубы, шкуры, рога, части тела тотема служили амулетами — оберегами. Еще в конце XVIII в., как пишет исследовательница, у индейцев Северо-Западной Америки наблюдались пережитки тотемизма, которые «внешне уже выражались в почитании не самого животного, а частей его тела (шкуры, ушей, перьев, пуха и т. п.) и его изображения»<sup>28</sup>.

В анализируемом улигерном мотиве отразились тотемические представления. По-видимому, когда-то некая птица (семейства орлиных) служила тотемом некоторых центральноазиатских племен. Так, например, в научной литературе упоминается о существовании в качестве первопредков трех старцев Тибета: льва, орла-гаруды, дракона-громовержца <sup>29</sup>. Фольклорное сознание задержало в себе отдельные черты тотемизма и, в частности, создало образ мифического могучего царя пернатых. В таком значении существует слово «гаруда» в санскрите и в тибетском языке <sup>30</sup>. Интересно отметить, что Хан Хэрдэг-птица часто называется в фольклоре бурят Гаруди или Хан һүрдүг <sup>31</sup>. Думается, что буряты в процессе устного поэтического твор-

постол поимствовали древнеиндийский миф о Гаруде. Гаруда, солнечная птица, прародитель и царь птиц — ппи из популярнейших образов индийской мифологии. Отщетворяет солнечную природу, так же как змеи, его плючные антагонисты, олицетворяют в индийской мифологии природу вол»<sup>32</sup>.

В бурятских улитерах сохранена общая канва мифа. Так, птица Хан Хэрдэг ведет борьбу с исполинским вымоем, обитающим на дне моря (или океана). Между пими ведется какой-то извечный спор, который проигрывает Хан Хэрдэг (или Гаруда). Улитеры не раскрывают сути их спора, не дают описания птицы. В немнотих сказаниях происхождение этого зооморфного персопажа связывается с небесным миром. Мотивы спора птицы с драконом в бурятских улитерах становятся попятными при сопоставлении с древнеиндийскими мифами.

Так, они повествуют о том, что две сестры Кадру в Вината хотели иметь детей, первая — тысячу, вторая — только двоих, но таких, чтобы по своему могущоству они могли превзойти сыновей Кадру. У Кадру вылупились из яиц тысячи могучих змеев, у Винаты но еще никто не появился на свет. Тогда она в нетермении разбила одно из яиц, в котором находился могучий сын, развившийся только наполовину. Вината пазвала его Аруной (бог рассвета, колесничий Солнца). Оп проклял мать за причиненное ему уродство и предрек ей рабство, от которого может избавить ее второй сып, еще не родившийся. Проклятие сбывается. Вината становится рабыней своей коварной сестры Кадру 33.

«Пять столетий прошло после спора сестер, и из второго яйца родился у Винаты исполинский орел Гаруда, которому суждено было стать истребителем змей — в отмисние за рабство матери. Он сам разбил клювом скорлуцу яйца и, едва родившись, взмыл в поднебесье в поисках добычи. Все живые существа и сами боги пришли в смятение, увидев в небе огромную птицу, патмовавшую блеском солнце»<sup>34</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Соколова 3. П. Культ животных в религиях, с. 39, 40.
<sup>29</sup> Stein R. A. Les tribus anciennes des marches sino — ti-

bétaines. — In: Mélanges publiés par l'Institut des Hautes Études chinoises. Paris. 1961. p. 7.

chinoises. Paris, 1961, p. 7.

30 Das S. Ch. A Tibetan-english dictionary. Calcutta, 1902,

р. 206. <sup>31</sup> См., например: Бурятские народные сказки. Волшебнофантастические и о животных. Улан-Удэ, 1976, сказки № 22, № 67.

Мифы древней Индин. Лит. изложение В. Г. Эрмана и
 11 Темкина. М., 1975, с. 209—210.

Там же, с. 34. Там же, с. 35.

В улигерах же образ этой могучей птицы выглядит как бы застывшим, а ее роль сведена к функциям бла-

годарного помощника богатыря.

Гораздо больше развиваются в эпосе образы дочерей Хэрдэг (Гаруды). Обычно эта птица называется в улигерах отцом этих антропоморфных существ, о матери же их не упоминается. Хан Хэрдэг, проиграв свой спор исполинскому змею, улетает, чтобы не видеть, как тот будет проглатывать его дочерей. В этот момент приезжает богатырь за пером Хан Хэрдэг и спасает птицлевушек от гибели.

В некоторых улигерах богатырь случайно встречается с птицами-девушками на своем пути к суженой, и неизменно герой, защищая их, борется со змеем. Борьба может иметь разный исход: либо гибель богатыря, либо жизнь, но в любом случае он побеждает

чудовище.

В большинстве героических произведений сказители в отношении этих героинь придерживаются традиционного изображения. Приведем классический образец. Улигерный герой обычно видит такую картину:

...Нэгэ нуур байба. Нуури захада Гурбан алтан уляаһан Ургажи байбала, Тэрэ гурбан уляаһан дээрэ Гурбан абхай һууба <sup>35</sup>. На берегу одного озера Три золотые осины растут. На тех золотых Трех деревыхх Три девицы сидят.

Характерно то, что эти персонажи неизменно во всех улигерах изображены сидящими на деревьях — «золотых осинах», как и положено птицам. Но они наделены даром речи, испытывают человеческие чувства радости и огорчения. Душевное состояние каждой из трех различно: одна смеется, другая поет, третья плачет (пример поэтической градации) — в зависимости от срока и очередности проглатывания их кровожадным змеем. Их внешний облик отличается поразительной красотой, о которой мы узнаем из очень лаконичного представления:

Г ор улла hад дээрэ Парини туяа буляама наартай, Барийн туяа буляама hайхан Гурийн абхай hууба <sup>36</sup>. На тех осинах Три девицы сидят, Красота их спорит С сияньем солнечных лучей, С блеском лунных бликов.

Внешность этих дев передается такими же художественными средствами и приемами, которые характерны для показа эпических красавиц, но чаще всего
портрет их не описывается. Сказители ограничиваются
типь диалогом птиц и богатыря. Птицы рассказывают
о своей судьбе, предупреждают его об опасности, советуют скорее спрятаться или уйти, чтобы змей не
проглотил его вместе с ними.

Зачастую птицы-девушки играют в сюжете сказаний эпизодическую роль, но присутствие их обязатильно, лишь может изменяться число этих персонажей. Так, в некоторых улигерах встречаются девять золотых осин с девятью сидящими на них девицами <sup>37</sup>.

Заметно в эпосе изменение характера образов. В одпих улигерах они пассивны, а в других («Хан Сыгсый мэргэн») более активные, им приписывается умение воскрешать героев. Когда богатырь побеждает тудовище, но сам замертво падает от действия змеиного пда, три девицы мгновенно спускаются с деревьев п оживляют героя. Их действия по существу ничем по отличаются от действий дев-воскресительниц:

Торгон шаалнуудаа абажи Порхоолдожи байбала. Эгоон ехэ абхайнь Арбан тайгын арсаар орин тайгын жодоогоор Арюулажи абхадань али Согсоо мэргэн Подолдожи байбала 38.

Шелковыми платками накрывали...
Старшая их сестра Можновевельником из десяти Таежных мест освящала, Пихтой из двадцати Таежных мест очищала—Встал живым Хан Сэгсэ мэргэн.

Дочери Хан Хэрдэг по выполняемой ими функции и сказаниях приближаются к другим антропоморфным образам — к кукушкам. В эпосе среди зооморфных

**№ РО БФ СО АН СССР, инв. № 1482, л. 64.** 

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1537, улигер «Аламжи Мэргэн». л. 52.

<sup>№</sup> РО ВФ СО АН СССР, инв. № 1482, улитер «Хаан Сэгсэй

Архив востоковедов Ленинградского отделения Институть постоковедения (ЛО ИВ) АН СССР, р. 2, оп. 1, ед. хр. 378, учитер Арбан табан наһатай Алтан Дурай мэргэн», с. 55.

персонажей кукушки встречаются чаще других, а среди антропоморфных им отводится еще большая роль, но здесь прослеживается определенная эволюция в их изображении. Образы кукушек все более очеловечиваются, выступают как бы «прототипами» будущих дев-воскресительниц, указывается даже их местонахождение, определяются функции:

Зүүни зүгтэ Зүгээ холо дайдада Молор сагаан хүхы Угээрһэни баяжуулха, Үхэһэни ботхоохо, һохор юма нюдэлүүлхэ һохор юма эбэрлүүлхэ...<sup>39</sup> В восточной стороне, В той далекой вемле Хрустально-белая кукушка Бедных может одарить, Мертвых может воскресить, Слепых сделать врячими, Безрогим дать рога...

Эта хрустально-белая кукушка предстает здесь в фантастическом, сказочном изображении. Привлекает внимание ее необыкновенная способность делать сразу всех счастливыми. Она — символ извечной мечты людей о вечном благополучии, вечной молодости, что стало постоянной темой всех народных сказок. Здесь особенно четко проявляется связь, взаимовлияние поэтических систем — улигера и сказки. В создании образа чудесной птицы используются приемы сказки. Эта кукушка недоступна, недосягаема, опа обитает где-то на востоке, в далеких землях (ср. в русских сказках: в тридевятом царстве, в тридесятом государстве; за тридевять земель и т. д.). Нужно проявить смелость, совершить много героических поступков прежде чем достичь ее. И этот трудный путь совершает обычно героиня, сестра богатыря или его волшебный конь, чтобы доставить кукушку-воскресительницу к телу погибшего батора.

Дальнейшее сопоставление образов показывает, что девы-воскресительницы, собственно женские образы,

показаны в этом же ключе изображения, что и кукушна, паделяются такими же чудесными свойствами воскрошать погибших, делать бедных богатыми и т. д., т. е. принцип изображения остается неизменным, традиционным. Таким образом, уже в самом художественном строе улигеров сказители вольно или невольно подчеркивают одинаковость, родство этих зооморфных, питропоморфных и женских персонажей.

В следующем тексте трудно провести грань между действиями человека и птиц-воскресительниц, если это по было бы известно из контекста, что богатыря оживняют его сестры-кукушки, слетевшие к нему с неба:

Нашан Хүйхэр хүбүүнэй Зубалгынь абажа Гурбан хүхы эгэшэ Эмпэн-домнон оробо. Арбан тайгын арсаар Арсалжа абаба, Брои тайгын жодоогоор Арюулажа абаба. Юһэн булагай уһаар Сабадажа абаба 40.

Три сестры-кукушки
Взяли тело Сокола,
удалого богатыря,
Стали лечить-залечивать.
Можжжевельником из десяти
Таежных мест очистили,
Пихтой из шестидесяти
Таежных мест очистили,
Водой девяти родников
окропили.

#### Или:

...Ехэ хүхы эгэшинь Гурба дахин үлээгээд, Гурба дахин һәбәхеә, Ами уруулан гараба...<sup>41</sup> Старшая кукушка-сестра Трижды подула, Трижды махнула, Жизнь вдохнула в него...

Как видим, здесь умение кукушек оживлять богатыря проявляется уже иначе, чем это мы наблюдали у зооморфных персонажей. Там кукушка воскрешала из мертвых кукованием. По внешнему виду, действиям она была простой птицей.

В анализируемом же тексте сестры-кукушки уже существа особого порядка. В своем изображении они спльно приближены к человеку, к девам-воскресительницам. Атрибутами этих антропоморфных персонажей пвляются создания природы, знакомые людям,— целобные источники, различные лекарственные травы, растопия (можжевельник, пихта, кедровые ветки). И это по случайно. Издревле внимание человека привлекали

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1858, улигер «Осоодор мэргэн», л. 44. Здесь в последнюю фразу «hохор юма эбэрлүүлхэ» (букв.: слепым дать рога) вкралась явная опшбка сказителя или собирателя улигеров. Если учесть начальную аллитерацию, вероятно, должно быть «hopo юума эбэрлүүлхэ» — безрогим дать рога (см.: Бурят-Монгольско-русский словарь / Сост. К. М. Черемисов. М., 1961, с. 657). С точки зрения правильности подбора слов здесь уместно другое слово — мухар — со значением «комолый, кургузый, куцый» (см.: Там же, с. 321).

РО БФ СО АН СССР, инв. № 1489, улигер «Нашан Хүйхэр хүйүүн», л. 45.
 Там же, инв. № 1482, улигер «Хаан Сэгсэй мэргэн», л. 41.

необычные свойства этих деревьев. Можжевельник и лиственница не поддаются тлену, поэтому в народе можжевельник называют «негной-дерево». Можжевельник произрастает на Тянь-Шане и известен под названием «арча». С давних пор здесь из арчи делали посуду, седла. каркасы юрт. До недавнего времени из некоторых видов арчи получали эфирное масло, а из коры готовили лекарства 42. Киргизы так же, как и буряты, для дезинфекции юрт, уничтожения неприятных занахов применяли дымление можжевельником. И то, что хвойные деревья носили вечнозеленый наряд, заставляло задумываться человека того отдаленного времени. В одной бурятской легенде рассказывается о том, что когда-то ворона летела от бога с живой водой и нечаянно пролила ее на кедры. Вот почему они в любое время года зеленые.

Впервые появившись на Земле еще в каменноугольный период палеозойской эры, хвойные были широко распространены далеко к северу и югу за пределами современного их произрастания <sup>43</sup>. Естественно, что первобытные люди в доземледельческий период посто-

янно пользовались дарами этих деревьев.

Возможно сказители, придавая важное значение кедру, пихте, можжевельнику в оживлении улигерных героев, видели в них источник жизни, приписывали им способность передавать жизненную силу и энергию мертвым, поскольку эти деревья были в любую пору велеными и значит, в их представлении, вечно живыми. Но все-таки эти растения служат для воскресительниц лишь лекарственными средствами, в то время как совершаемые ими действия в обряде оживления оказывают магическое воздействие. Воскресительницами строго соблюдается обязательный троекратный повтор, определенная ритмичность в действиях, жестах при исполнении обряда (трижды подула, трижды махнула, а женщины-воскресительницы еще и трижды перешагивают через тело погибшего...).

42 Меркулов А. Гор зеленое благо. — Правда, 1977,
 12 марта.

Как мы видели в приведенном выше отрывке, действия совершаются тремя кукушками три раза, можневельник взят ими из десяти мест, пихта — из шестищесяти, а вода — из девяти родников. Эти числа употреблены и в значении «много» и, конечно, подразуменяются, что целебные свойства растений, собранных из многих мест, более сильные и оказывают животворное воздействие.

Кроме выполнения функции воскрешения, кукушки-девицы являются еще и покровительницами богатырей. В этой роли в улигерах чаще всего выступают также лебеди и трясогузки (небесные сестры Гэсэра в эхирит-булагатском варианте улигера «Абай Гэсэр»). Пх происхождение связывается с верхним небесным миром. В тех сказаниях, где присутствуют небесные покровительницы, довольно ясно ощущается связь происхождения самого богатыря с верхним миром божеств. Здесь судьба, жизнь богатыря, его особое назначение свершить подвиги в среднем мире, на земле, получают мифологическую окраску. Он храним самим небом, из верхнего мира за ним наблюдают его небесные сестры — три кукушки («тэнгэриин гурбан хүхы»). Птицы покровительствуют богатырю и приходят к нему на помощь в критический момент, когда в битве с чудовищами батор теряет последние силы или падает замертво:

Тэра сагта болбол Тэнгэриин гурбан хүхы Тэмдэг пайхан басагад Дайда дэлхэйе зрьежэ Донгодожо ябаhаар Тэрэ дурдалга дуулажа, Тэра дуудалга шагнажа Подэ анихын хоорондо Ппидажа еража байбал ла. Гупхабай маргэн хүбүүндэ «Манай заяаhан хубуун, Манай табићан табилга» гэжэ Добин орожо байбал лэ. Дилияа гурба дэбихэдэнь Ангир шара могой Аринхалжа унажа Атпралдажа хэбтэбэ 44.

В то время Три небесных кукушки, Приметные прекрасные девицы, Облетая широкую вемлю, Киковали при этом они, Вдруг призыванье услышав. Те молитвы расслышав, В меновение ока спустились, Говоря меж собой: «Это наш Гунхабай, [на вемлю] опущенный нами, Сидьбой назначенный нам». Трижды махнули крылами — Ангир Рымсий тот вмей, Распластавшись, упал. Извиваясь, он лег.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Комарницкий Н. А., Кудрящов Л. В., Уранов А. А. Ботаника. Систематика растений. 7-е изд., перераб. М., 1975, с. 298, 299.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1491, улигер «Гунан зээрдө моритой Гунхабай мэргэн хүбүүн», л. 67.

Здесь образы небесных покровительниц сохранили зооморфные черты. Несмотря на отсутствие портрета, угадывается облик могучих, красивых птиц. Достигается эффект зримости персонажей умелым показом действий кукушек на фоне той грандиозной битвы, какая развернулась между богатырем Гунхабаем и огромным змеем. Богатырь, потеряв силы в этой борьбе, призывает своих покровительниц, которые взмахами крыльев уничтожают чудовище. Хотя в действительности кукушки не выделяются своей физической мощью, во всех героических сказаниях они показаны сильными, всемогущими существами.

Анализ материала улитеров позволяет предположить, что отдельные черты образов кукушек и других не менее могучих птиц пришли в героический эпос из мифов, подобно образу птицы Хан Хэрдэг (Гаруда), заимствованному из древнеиндийской мифологии.

В некоторых других сказаниях в роли таких покровительниц, как кукушки, выступают дочери божества Эсэгэ Малаан тэнгрия, живущие в верхнем мире. Узнав о них из книги судеб или от чудесного коня, героиня, сестра богатыря, отправляется за помощью к покровительницам. Улигеры не говорят прямо о внешнем облике дочерей Эсэгэ Малаан тэнгрия, о ступеньке, занимаемой ими в иерархии божеств. Но потому, как произведения показывают могучую, не знающую страха и робости богатырку, как она почтительно приветствует покровительницу, осторожно намекая, за чем обратилась она к ней, как уверенно отвечают эти небесные девы, слушателям становится понятным их место и значение в жизни верхнего мира и в судьбе богатыря. Узнав от богатырки о судьбе, постигшей ее брата, дочери божества спускаются на землю в облике кукушек, чтобы воскресить героя. Причем они никогда не отказывают в помощи, оживление богатыря покровительницы воспринимают как свою прямую обязанность. Они сами говорят: «Мани табилгайн табинан. мани заяабарин заяаһан» (нам он определен и поставлен, судьбой нашей нам он назначен), следовательно, ему обязательно надо помочь.

Вероятно, то, что дочери Эсэгэ Малаан тэнгрия спускаются из верхнего мира в облике кукушек, было

продиктовано ходом рассуждения сказителей. Хараптерная для эпоса детальная мотивация поступков, действий, тщательное выписывание элементов сюжета, определенный реализм образов требовали мельчайших и даже в чем-то достоверных подробностей. Поэтому для сказителей логичнее и правдивее опустить на землю небесных существ, в общем-то похожих на тех же людей, в облике птиц. С другой стороны, образы кукушек стали традиционными в эпосе и творцам героических сказаний вовсе не надо было прибегать к новым образам в силу той же традиционности жанра улигеров.

Обряд воскрешения, совершаемый покровительницами, в принципе не отличается новизной. Но в атрибутах появляются шелковые платки:

Гурбан хухы эгэши Гурбан дахи Торгон палааһуудаараа һәбәәд, Гурбан дахи Алхалдажи дээгүүринь гараад, Хамар ама уруунь үлээгээд, Хаан Сэгсээ Мэргэни болхообо 45. Три кукушки-сестры
Платками шелковыми
Махнули трижды,
Через тело его
Перешагнули трижды,
Подули в рот и нос ему,
Сметь мэргэна оживили.

Не случайно сказители с большой любовью описывают в своих улигерах момент воскрешения богатыря, умение героинь оживлять, так как эта художественная фантазия основана на реальном стремлении людей познать свою человеческую природу. Уже на заре своей истории человек задумывался об истоках всего живого в природе, о тайнах рождения и смерти. Эта волнующая его тема становится одной из основных в устном поэтическом творчестве. Жизнь людей глубокой старины, полностью зависимая от природы, была короткой. И этот трагический конец всегда вызывал у пих переживания, ибо чувство привязанности закладывалось самой природой, сначала как инстинкт, п затем пришло и его нравственное осмысление. Трагизм утраты пробудил в человеке мечту о вечной живии, бессмертии. И в то же время в идее бессмертия

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> **РО БФ СО АН СССР,** инв. № 1482, улитер «Хаан Сэгсээ мэргэн», л. 41,

воплотилась глубокая вера человека, если можно так выразиться, в «неокончательность» смерти. Смерть понимает он как несколько иное состояние, в котором человек продолжает мыслить, существовать, вести прежнюю жизнь.

Неистощимый оптимизм народа, вера в силу человека, в его неограниченные возможности нашли свое идеальное воплощение в героях улигеров. Достаточно вспомнить, что богатыри в эпосе вообще бессмертны, по даже их гибель не превращается в трагедию. Она как бы дает возможность его сестре, воскресительницам и чудесным помощникам развернуться во всей богатырской красоте. Все эти персонажи с зоо-антропоморфными чертами наделяются умением, направленпым на оживление богатыря, на служение его делам, несут в себе созидательное начало. Совершенно противоположны им мангадхайки - отрицательные персонажи эпоса. Чаще всего они встречаются на пути богатырей, отправляющихся на охоту или за суженой. Иногда герой предварительно узнает о них от своего верного помощника — коня:

Энэ жалгаймнай узуурта Үбэнэхэн үргөөгтээ Хулаһанхан ургаагтай Баруун нюдэндээ болбол Барбагайн шэнээн няага hатай Зүүн нюдэндээ болбол Зугэйн шэнээн пяагаһатай Сайрлахан нарихан хушуутай Самсаалхан хурса ургэтэй Шагайн шэнээн болохо Шара хальћан төөдэй һуунал Хара сайе хажуудаа Памарааб гэжэ хутхан Хара хорхой һамаржа байна. Улаан сайе урдаа һамарааб гэжэ хутхан Улаан хорхой һамаржа hyуна 46.

В начале этой долины экивет В травяном шалаше Рынсая вся старушка, Высохшая, словно скорлупка. Камышовым арканом владеет. На правом глагу гной Размером с лодымску, На левом глазу гной Размером с пчели. Белая узкая морда, Остер подбородок ее. Телом будет с лодынску. Около себя чай черный переливая, Она черных мешает червей, Перед собой чай красный сливая. Перемешивает красных червей.

Мивут эти персонажи в травяных шалашах. Орудия их зла—предметы, знакомые в быту людей: аркан, трость, кнут, чаще кожемялка, но в руках мангадхаек они утрачивают свое полезное назначение. Обычно эти предметы, изготовленные из дерева, очень примитивны, так как воображение древних художников еще не моглю подняться до образцов более совершенных орудий. Памного позже в улигеры привносятся новые элементы (папример, железные крюки).

Мангадхайки всегда настроены воинственно. В тех улигерах, где женщина — сестра героя должна стать главным действующим лицом, богатырь-мужчина при нервой же встрече с мангадхайкой не выдерживает единоборства и погибает. Вот типичный портрет мангадхайки, выехавшей навстречу богатырю, в улигере «Айдурай мэргэн»:

Тэрэ шибэрhээн Бакшам Хула моритой Зэд горье нюдэтэй, Зээгэ улаан хушуутай Бамаган хүн гарши ержи Сой мүнгэн дүрээгээ хабираса, Сухай улаан ташуураа тулагаса золгобо...<sup>47</sup> Из той болотистой чащи Выехала эксенщини С глазами — медными кольцами, С красной росомаховой мордой, На Бакшам саврасовом коне, Столкнулась стременами, Столкнулась кнутами...

Во внешности этих отрицательных персонажей чудовищ фантастически соединились черты хищных зверей, животных, птиц. Встречается в улигерах персонаж и с таким обликом:

Бара бэхэгэй,
Баабгай сээжтэй,
Шоно толгойтэйма:
Орээ дээрэ
Одон сагаан нюдтэйма,
Орээ дундаа
Орээ гансхан шүдтэйма <sup>48</sup>.

В пиженей части Тело львинос, Грудь медвежьы у нее С головой она волчьей, На макушке с хищным глазом, С одним зубом лишь со рту.

Происхождение мангадхаек очень древнее. А. И. Уланов усматривает истоки появления этих образов в условиях материнского рода: «Женщина-чудовище, похожая на птицу, на человека: и сова (глаза),

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Жамцарано Ц. Ж. Образцы народной словесности монгольских племен, т. 1, вып. 2. Пг., 1914, с. 160. Пер. А. И. Уланова см.: Бурятский геропческий эпос. Улан-Удэ, 1963, с. 145.

<sup>47</sup> Там же. 48 **Фольклорное** собрание Лит. музея, г. Москва, инв. № 3/3, ф. К. В. Багинова, улигер «Хаалшэүбэй Хара Баатар», л. 9.

и зверь (морда-клюв), и человек (на коне) — представления, относящиеся к фетишизму или к ранней поре анимизма. У таких женщин хранятся души мангадхаев. Такие образы несомненно возникли в условиях

материнского рода» 49.

Интересно заметить, что улигерные образы мангадхаек поражают своим сходством с писаницами на р. Ангаре, которые датируются II тыс. до н. э. Вот что о них пишет А. П. Окладников: «Антропоморфные изображения «Пещерного утеса» (выше с. Верхняя Буреть. — Е. К.) отличаются своим выраженно фантастическим обликом. И все эти рисунки не походят один на другой. Неистощимая фантазия их исполнителя создавала все новые и новые образы, комбинировала реальные человеческие и небывалые, отсутствующие в природе признаки, а также детали, заимствованные из животного царства. Так возникали странные существа смешанной породы, а то итакие, которые уже совсем непохожи ни на что реальное. Так, одна из подобных фигур «Пещерного утеса» изображает странное длиннорукое существо, «человека-птицу», с широким ажурным туловищем, внутри которого имеются прямоугольные «окошки», разделенные красочными полосами. Голова у этого существа птичья, с длинным клювом, обращенным в бок» 50.

Конечно, здесь надо иметь в виду, что мы сравниваем материалы разных видов искусства — поэтического и изобразительного. Но тем не менее прослеживается общность принципов изображения антропоморфных существ, которая может быть объяснима приблизительно одним уровнем развития мировоззрения древних художников.

Следует сказать, что в этих образах воплотилось противоречивое отношение древнего человека к природе. С одной стороны, его страх перед стихией, с другой — его сила, утверждение себя. Поскольку знания, жизненный опыт были ограничены у этих людей, то они не могли правильно осознавать объективную связь

пристий в окружающей действительности. В некоторых погондах, мифах, быличках, архаичных сказках вовинкают мотивы слабости человека перед грозными филами природы, но тем не менее общирный фольклорный материал не только бурят, но и других народов убеждает нас в том, что в народных произведениях больше оптимизма, активного преобразующего начала. Кик справедливо считает И. А. Крывелев «бессилие человека перед лицом природы было относительным, поо самой же природой он был наделен такими силами и потенциями, которые открывали перед ним перспективу постепенного овладения ею» 51. Зло, насилие, посправедливость, воплощенные в образах мангадхаек, паходят всеобщее поридание, поэтому мангадхайки п различные чудовища — носители смерти неизменно терпят поражение. Если эпические герои бессмертны, их подвиги направлены на создание семьи, продолжение рода, то отрицательные персонажи обречены на бесславную гибель, а их деятельность в конечном счете бесплодна.

Таинственное, непознанное зло, приносящее беды, страдания, гибель, человек воплощал в простых попитных образах, сочетающих в себе коварство хитрых шерей, их кровожадность с неприглядным внешним обликом. Присущая человеку фантазия добавляла еще более «страшные» штрихи в портреты этих отрицательных персонажей, гиперболизируя их физическую силу с тем, чтобы еще ярче подчеркнуть бесстрашие богатырей эпоса, дерзнувших на борьбу с подобными чудовищами, обычно олицетворяющими собой все мировое зло.

Чаще всего в бурятских улигерах в роди отрицательных персонажей выступают женщины-старушки. Надо сказать, что в героическом эпосе широко распространены образы стариков и старушек. Достаточно папомнить, что прародительница Манзан Гурмэй называется «төөдэй» (бабушка), имена почти всем богатырям дают старцы. В эхирит-булагатском варианте «Госэра» имя сыну богатыря дает старик, с примечатольной внешностью: голова ярко-седая, гной с лодыжку в его правом белесом глазу, борода до самых ко-

<sup>49</sup> Уланов А. И. Бурятский героический эпос. Улан-Удэ, 1963. c. 145-146.

<sup>50</sup> Окладников А. И. Петроглифы Ангары. М. — Л., 1966, c. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> **Крывелев И. А.** История религий, т. 1. М., 1975, с. 20.

лен 52. Изображение такого рода не исключение в бурятском эпосе. Подобный облик часто приобретают богатыри, когда им нужно хитростью проникнуть во

дворны своих суженых.

Почитание стариков, характерное для бурят, в полной мере отражается в этих эпических сказаниях. Богатыри с глубоким почтением встречают и провожают этих старцев, неукоснительно следуют советам бабушки Манзан Гурмэй. Человек преклонного возраста в бурятском эпосе — это прежде всего символ мудрости, знаний, большого жизненного опыта.

Мангалхайка — олидетворение всего зла — также является членом родовой общины. Если почтенные старики и старушки выступают главами рода людей, эпических богатырей, то мангадхайка — старейшина враждебного людям лагеря, опытная и хитрая, и бороться с такими мангадхайками богатырям не так легко.

Не случайно во многих улигерах говорится о том, что души всех мангадхаев хранятся у бабок-прародительниц (в сказании «Абай Гэсэр» их называют «Холхи иибии» - бабушка по материнской линии). Обратим внимание - эпические герои узнают из книги судеб, что мангалхаев можно одолеть, только отняв их души у прабабок, обитающих на дне моря:

... Ігрихэн Шара далай соо Холхи ибии тэндэ. Сарил сагаан толгойтой Самсаал ехэ үрүгүтэй Холхи ибии тэндэ-лэ. Холхи ибиин хобтоло Арбан гурбан бүдүнэ, Ампи сулдэ тэндэ! — гэжи Дуудажи абалсана бэлэй-л-даа 53.

«Есть в молочно-экселтом море бабушка С ярко-седой головой С уэкой мордой большой. В сундуке этой бабки Его экизненная сила хранится В тринадиати перепелах»,-Так он прочитал.

Чтобы вырвать эло с корнем, богатыри убивают этих прародительниц-чудовищ, ибо пока они живы, питают жизненными соками всех мангадхаев.

53 Ябаган түмэр тэргэтү Бүхү Хара хүбүүн.— В кн.: Буху Хара хубун, Улан-Удэ, 1972, с. 54.

По зачастую, несмотря на весьма преклонный воприст мангадхаек, могучие богатыри-мужчины терпят поражение. В этом заключен определенный зымысел удожника, стремящегося показать ту пагубную силу, никая кроется в любом зле, как бы она, в каком бы пидо не проявлялась. Одновременно мангадхайка это старая женщина, которая одолевает мужчину-батора, но бессильна перед его сестрой-богатыркой. По шей вероятности, здесь зафиксировались какие-то отпольные отголоски материнского права, давшего приоритет женщине. Но как бы то ни было победа героини псегда закономерна, богатырка сильнее и могущественнее всех противников и противниц, ибо на ее стороне справедливость, правота ее дела.

Таким образом, зоо- и антропоморфные образы, действующие в героических сказаниях бурят, порождопие наивного мышления людей на определенной стадии их развития. Животный мир казался им таким же, кик их собственный, человеческий мир. Проявление пекоторых инстинктов у зверей, птиц, некоторая внешния схожесть жизни животных и людей создавали такую атмосферу отношений, когда древний человек, по проводя пикакой грани между собой и животными, относился к их действиям, как к человеческим.

Стремление к широкому олицетворению, характерпому для сознания людей, в первобытном сознании получает полную свободу и реализуется в образах и представлениях, выражающих в персонифицированпой форме отдельные черты и стороны окружающих человека явлений. Содержанием олицетворения явпистся уподобление первобытным человеком самому себе всех явлений, с которыми ему приходится сталкинаться» 54. Такова природа антропоморфных существ, широко представленных в изобразительном и устнопоэтическом творчестве первобытных людей.

В связи с дальнейшим развитием производительных при превнего общества, накоплением жизненного опыта идот активное художественное осмысление действипольности, все более расцветает творческий дар людей.

В поэтических произведениях происходит постепенпый процесс разработки художественных образов. На-

<sup>52</sup> См.: Абай Гэсэр-хубун. Эпопея (эхирит-булагатский вариант), ч. 1 / Подгот. текста, пер. и прим. М. П. Хомонова. Улан-Удэ, 1961, с. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Крывелев И. А. История религий, с. 22.

ряду с зоо- и антропоморфными персонажами появляются новые главные действующие лица — сами люди, но нередко их происхождение объясняется мифологически. «На героях сказок и эпоса (даже исторических), - пишет В. И. Чичеров, - часто лежит отпечаток древних представлений о божестве, власть первобытного образного мышления распространялась на творчество исторического периода народа» 55.

Исследователи искусства первобытных людей предполагают, «что зародившаяся у архантропов и развитая. палеоантропами новая и, по-видимому, самая высокая

для них форма отражения производственно-эмоциональных связей по самой своей природе оказывается сюжетно-изобразительной» 56, первоначальное образное творчество ограничивалось такими сюжетами, которые

представляли «доминанты общественного сознания», сначала образ зверя и значительно позднее — образ женшины.

Трудно утверждать, на самом ли деле первобытное творчество начиналось именно с изобразительного искусства, но, на наш взгляд, материалы героического эпоса свидетельствуют о том, что развитие этих же образов зверя и затем женщины идет в той же последовательности, что и в изобразительной деятельности древних людей. Более того, все те антропоморфные образы, о которых мы вели речь выше, также имели место в изобразительном искусстве. Если проследить внутреннюю эволюцию женских образов в улигерах, то оказывается, что они выстраиваются в последовательности: образ животных, птиц, затем полуживотных, полуптиц-полулюдей — образ женщины, т. е. изображение человека, которое В. Е. Гусев считает самым существенным достижением позднепалеолитического искусства <sup>57</sup>.

Поэтическое искусство, жанр героического эпоса развивались постепенно, как и изобразительное искусство древних. Для развития их были одни «домина-

55 Чичеров В. И. Традиция и авторское начало в фольклоре. — Сов. этнография, 1946, № 2, с. 34.

<sup>57</sup> Гусев В. Е. Эстетика фольклора. М., 1967, с. 227.

нты общественного сознания», одинаковое мировоззрение, подход к явлениям окружающей действительности. Интересна в этом плане точка зрения А. Д. Столяра, основанная на анализе ряда изображений. Так, им установлена смысловая связь между изображениями женщины и птицы на стене пещеры Пиндаль (Испания), на гравировках из Ла Ферраш и в рисунках «птичек из Мезина», в которых ясно обнаруживается слитность образа — «птица-женщина».

Исследователь считает, что «в образе птицы выразились примитивно-фантастические представления о душах как жизненных началах, которые логично совмещались с образом женщины» 58. Такое понятие было глубоко созвучно материнской основе организации верхнепалеолитического общества. Далее А. Д. Столяр отмечает, что человеческой гносеологии вообще присуще именно в женщине как биологическом носителе и охранителе новой жизни видеть проявление и олицетворение самого жизненного начала 59.

Любопытно, что в героическом эпосе бурят, в частности в обоих вариантах улигера «Гэсэр», находят отражение именно те «примитивно-фантастические представления о дущах» в образе птиц, о которых пишет А. Д. Столяр, говоря о верхнепалеолитическом искусстве.

Подобно греческому мифу о рождении Афины Паллады из головы Зевса, героическое сказание о Гэсэре повествует о необычном рождении брата и трех сестер богатыря. Заса Мэргэн, старший брат, появляется из головы матери, старшая сестра — из ее правой подмышки, из левой — средняя, из пупка — младшая сестра. Вот как об этом рассказывает сказитель Пеохон Петров, у которого был записан унгинский вариант «Гэсэра»:

Нэгэтэ, Сэнгэлэнэй үбэйдэ Паран Гоохоной досооноо: «Маама, маама орой дээрхи Одон сагаан дуулгаяа ургэлаа!» гэжэ. Баруун гараараан үргэбэ

Однамеды в отсутствие Сэнгэлэна, Внутри Наран Гохон голос раздался: — Мама, мама, на макушке своей

<sup>59</sup> Там же, с. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Столяр А. Д. О генезисе изобразительной деятельности и ее роль в становлении сознания. (К постановке проблемы) — В кн.: Ранние формы искусства. М., 1972, с. 45.

<sup>58</sup> Столяр А. Д. О генезисе изобразительной деятельности..., с. 62.

Орой Поопь пого Пайни Пүлдэ Догдоод гаринана.
Тимсоронь баруун гараараан Малгаяа дараа.
Варуун Пугаарань Нэгэ Пайни Пүлдэ Догдоод гаршана Зүүн гараараан Малгаяа дараа Зүүн Пугаарань Нэгэ Пайни Пүлдэ Догдоод гаршана, Нэгэ заа болоод, Хүй Пэнини үрбөгэнөөд хүй —

hөөрэнь Пэгэ hайни hүлдэ Ниндээд гариоо.

Ороеоронь-Заса Мэргэн ахань Дэгдээд гараа, Баруун һугаарань — Ехэ хөөнүүр бурхан эгэшэнь Дэгдээд гараа, Зүүн һугаарань — Дунда хоонүүр бурхан эгэшэнь Дэгдээд гараа, Хүйһээрэнь-бага хоонүүр бурхан эгэшэнь Дэгдээд, гараа 60.

Звездно-белый чилем подними-ка! Правой рукой подняла -Из макушки душа одного молодиа Вышла и ввысь подпялась. Она тут же правой рукой Шлем придавила — Из правой подмышки Душа одного молодиа Вышла и ввысь поднялась. Она левой рукой Шлем придавила — Из левой подмышки Душа одного молодиа Вышла и веысь поднялась. Погодя немпого В пупке защекотало --И душа одного молодиа Вылетела из пипка. Из макушки ее брат его, Заса Мэргэн, Вышел и поднялся. Из правой подмышки Старшая сестраспасительница Вышла и подиялась. Из левой подмышки Срединя сестраспасительница

Вышла и поднялась,

Вышла и поднялась.

Из пупка младшая сестра-

спасительница

Такие сложные понятия о душе, о божествах-спасительницах могло выработать только развитое анимистическое мировоззрение. Здесь нет еще религиозного толкования рождения душ. Рассказ о них лишь подчеркивает необычайное, мифическое рождение героя, призванного свершить множество героических подвигов. В отличие от него, его сестры и брат живут на небе. «Они лишь по мере необходимости спускаются на землю, поэтому, вероятно,— комментирует А. И. Уланов,— второе рождение их на земле является не полным — рождаются чудесным образом только их души» 61.

60 **Абай** Гэсэр, с. 36. 61 Там же, с. 302. Носколько иначе выглядит мотив рождения сестер погатыря в эхирит-булагатском варианте улигера Гигор»:

н эли ехэ эгэшилэ — Ганини болой... учуй дэли һайхан Басиган гараши приной убулго дооро гарша Спосоплхоже hyубал даа. Муштулон бүхүтэй, А палан сээжитэй Інсигалан гараша, Уухуёйно шье вайхан Уухустэй шэнье адали басаган Ороной тээгхэн дээрэ гаража, Спосоолхожо hyvбал даа. Тэүүнэй хойто басаган Гаралсана болой ло, Алтан сээжэтэй Мунгон бүхүтэй басаган гаража, Грхуеони узуур дээрэ гаража, Согоснилхэжэ hуубал даа 62.

Cecmpa [ero] camas cmapuas Тут родилась... Родилась, что кукушка, Красивая дочь. Взобравшись на спинку провати, Скромнехонько села она. Появилась вторая тут дочь. С волотой она грудью, С серебряным задом была эта дочь. И красивей кукушки, Как трясогузка, была эта дочь. На кровать, на спинку ес Скромнехонько села она. Третья дочь Родилась, С голотой же грудью, С серебряным гадом была эта И на прышу взобравшись, Над трубою сидела она, подобравшись.

В этом описании наблюдается поразительное сходетво с птицеподобными существами, какие встречаются изобразительном творчестве древних. В данном случае души небесных сестер Гэсэра получают материалилованное оформление: рождаются в виде птиц. Это те ко самые зоо-антропоморфные покровительницы, которые сверху, из небесного мира наблюдают за судьбой богатыря, живущего на земле.

По мнению А. П. Окладникова, «в основе идей, спязанных с женскими изображениями палеолита, лежит сложный комплекс представлений, охватывающий исо наиболее важные стороны жизни первобытного ченовска. Образ женщины находился в центре его представлений об окружающем мире. В нем паглядно выражалась идея общего происхождения сородичей, их

<sup>62</sup> Абай Гэсэр-Хубун, п. 1, с. 22-23.

кровной связи и продолжения рода. В нем, как лучи в фокусе, сходились и те идеи, которые вызвали к жизни первобытный охотничий культ, были в основе

древнейших магических обрядов» 63.

В устной поэзии бурят образ женщины также осмысливается в разных связях и отношениях с жизнью родовой общины. Поэтому мифология бурятского народа богата своеобразными женскими образами. Известно, что периоду создания героического эпоса предшествует период мифотворчества. «Предпосылкой греческого искусства является греческая мифология, т. е. природа и сами общественные формы, уже переработанные бессознательно-художественным образом народной фантазией,— писал К. Маркс.— Это его материал» <sup>64</sup>. Данный вывод характеризует мифотворчество всех народов.

Большой интерес для фольклористов представляют космогонические мифы бурят, в которых отразились первоначальные представления о небе. В понимании первопредков небо представляло мир, тождественный земному. В улигерах, где получили дальнейшее развитие указанные мифы, повествуется о многочисленных тэнгриях, населяющих верхний мир. Небесные божества живут подобно людям на земле, имеют различный скот, определенное хозяйство, и взаимоотношения между ними складываются такие, как и в человеческом первобытном обществе, т. е. божества созданы по «образу и подобию» самих творцов этих мифов.

Во главе тэнгриев стоит женщина Манзан Гурмэй-бабушка. Мифы о ней и о верхнем небесном мире вошли органической частью в художественную ткань героического эпоса. Манзан Гурмэй по праву возглавляет галерею женских персонажей улигеров. На ее образ, весьма примечательный в эпосе, обращали внимание многие исследователи, пришедшие к единому выводу о том, что этот персонаж мог возникнуть в

Манзан Гурмэй-бабушка — активный персонаж приосе. Многих бурханов принявшая, тысячу бурханов взрастившая («Олон бурхайе майлажа абанан Минган бурхайе мансылажа абанан» <sup>67</sup>), она повелевает всеми, следит за жизнью людей, живущих на Земле. По существу, она является главой всего сущего в мировидии.

Интересно то, что прослеживаемая нами функция поскрешения, оживления, присущая и вооморфным, и антропоморфным персонажам, характерна и для Манзан Гурмэй. В этом образе сосредоточены все функции: покровительницы, помощницы, дарительницы (она владеет чудодейственными предметами — волшебным, перстобитным прутиком, волшебным камнем задай, которые в случае пеобходимости дарит Гэсэру). И, как видим, основная функция воскресительницы также совмещается со всеми другими качествами.

В унгинском варианте «Гэсэра» новествуется о том, как Алма Мэргэн, одной из жен богатыря, удается хитростью похитить из царства мангадхаев обращенного в осла Гэсэра. Чтобы привести его в прежний человеческий вид, Алма Мэргэн обращается за помощью к Манзан Гурмэй, к главе пятидесяти пяти тэнгриев западного неба:

Манзан Гүрмэй үтөөдэйпь ю hән булаги эхин həə у ha асаржа,

Манзан Гурмэн-бабушка С истоков девяти родников Воды принесла,

66 Уланов А. И. К характеристике героического эпоса бу-

рят. Улан-Удэ, 1957, с. 11.

ноху матриархата 65. А. И. Уланов пишет: «Власть Манаан-бабушки — власть мудрейшего и всеведущего; пто добрые тенгрины, все люди обращаются к ней на сопетом: как победить влую силу или уничтожить болезни. Ее советы равносильны повелению, закону и имеют высшую силу» 66.

<sup>63</sup> Окладников А. И. Утро искусства. Л., 1967, с. 80. См. также: Ефименко И. И. Первобытное общество. Киев, 1953, с. 403; Столяр А. Д. О генезисе изобразительной деятельности..., с. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е изд. т. 12, с. 737.

<sup>65</sup> См.: Вяткина К. В. Пережитки материнского рода у бурят-монголов. — Сов. этнография, 1946, № 1, с. 188; Шаракинпова Н. О. Героический эпос бурят. Иркутск, 1968, с. 134—135; Михайлов Г. И. Мифы в героическом эпосе монгольских народов. — В кн.: Краткие сообщения института народов Азии. 83. Монголоведение и тюркология. М., 1964, с. 113.

<sup>67</sup> **Абай** Гэсэр / Вступ. статья, подгот. текста, перев. и коммент. А. И. Уланова. Улан-Удэ, 1960, с. 16.

Ерэн хушуунhаа Ганга асаржа, Эльжэгэн хүлэг угаагаа, Ерэн хушуун гангаар арюулаа, Буртаг булайень Бараши хуу арлигаа <sup>68</sup>. С вершин девяноста скал Вогородской травы принесла И стала осла омывать (той водой),
Той богородской травой освящать —
Всю его скверну и нечисть Очистила до кониа.

Обряд очищения совершается ею родниковой водой, растениями, найденными в природе. По существу, это то же воскрешение, оживление богатыря, наблюдаемое у зоо-и антропоморфных персонажей.

Манзан Гурмэй встречается в обоих вариантах «Гэсэра» (эхирит-булагатском и унгинском). И как заметил А. И. Уланов, «в степных районах западных бурят, где много пришлых родов, где раньше перешли к скотоводству, позиция Манзан Гурмэй слабее» <sup>69</sup>, но и здесь, несмотря на усиленный процесс вытеснения материнского рода отцовским, положение Манзан Гурмэй остается господствующим.

Своей самостоятельностью, пезависимостью к Манзан Гурмэй близка дева-воительница. В унгинском варианте «Гэсэра»— это Алма Мэргэн. Это также образ, пришедший из мифов, которые происхождение Алма Мэргэн связывают с подводным миром, она является дочерью морского царя Ућан Лобсон-хана. Трудно утверждать, представляет ли Алма Мэргэн тип женщины времени, именуемого в этнографической литературе периодом «амазонства».

В устном поэтическом творчестве бурятского народа бытуют легенды, рассказывающие о женских царствах. М. Н. Хангалов приводит легенду, записанную у унгинских бурят, согласно которой «девичье царство находится на северо-восточной стороне; в нем живут только женщины; царем у них девица (хапин басаган); все чиновники в царстве, все войско, все подданные девицы; мужчин в их царстве нет. Есть у них разный скот, но в табунах одни кобылы, рогатый скот состоит только из коров, овец и коз; жеребцов, коней, порозов, быков, баранов и козлов вовсе нет» 70.

Мотивы этой легенды перекликаются с фольклорпыми произведениями многих других народов 71. Испедователями-этнографами зафиксирован обширный материал, свидетельствующий о том, что об амазопках пыли и на Кавказе (им приписывали господство на большой территории 72, и в Средней Азии, где бытовали сказки о таких ханствах, в которых «ханом сидела жепщина, и сановники все были женщины; сам «диванпети» была женщина, и джигиты все были женщины, п судьи женщины, даже «кази» со своими «муллами» были женщины... Такое уж это было бабье царство» 73.

В дореволюционной русской фольклористике предпринимались попытки сближения легендарных образов вмазонок и поляниц из русских былин. И. П. Сазонович видел в них один образ, восходящий к романтической поэзии. Отдавая дань теории заимствования, господствовавшей в то время в фольклористике, он ошибочно полагал, что образ поляницы перешел в русские былины из западноевропейских книжных источников 74.

В советский период проводятся интересные сопоставления эпических типов воинственных дев из сказаний разных народов. В 1930 г. была напечатана статья исследователя кавказского фольклора Н. М. Дрягина, который выделил особый тип богатырской девы, отличающейся не только независимым характером, но и большой силой, бесстрашием, ловкостью, так что богатырю приходится выдержать единоборство с нею, как, например, с поляницей в русских былинах 75.

<sup>70</sup> **Хангалов М. Н.** Балаганский сборник.— Труды ВСОРГО, т. 5. Томск, с. 193.

<sup>71</sup> **Косвен М. О.** Амазонки. История легенды.— Сов. этнография, 1947, № 2, 3.

<sup>72</sup> **Цагарели А.** Амазонки на Кавказе. — Кавказ, 1870,

<sup>№ 146,</sup> с. 2—3. <sup>73</sup> Каразин Н. Сказка о женском ханстве (отрывки из зашеной книжки).— В кн.: Древняя и новая Россия, т. 3. Спб., 1875, с. 291.

<sup>74</sup> Сазонович И. П. Тип амазонки и поляницы русских былин.

Львов, 1903, с. 3—19.

75 Дрягин Н. М. Анализ нескольких карачаевских сказаний о борьбе нартов с еммечь в свете яфетической теории.— В кн.: 
Пфетический сборник. VI. Л., 1930, с. 24.

ов Абай Гэсэр, с. 234.
 уланов А. И. К характеристике героического эпоса бурят,
 с. 12.

Действительно, в былинах повествуется о сражении девы с богатырем, которое оканчивается поражением для нее и последующим замужеством девы. Вот как об этом говорит былина о Дунае:

Съехались с поляницей они с удалою, Пачали биться тут, ратиться, Ударились палицами булатныма, Палицы до рук приломалися. Ударились копями

Ударились саблями вострыма, Сабли до рук притупилися: Боль нечем биться, ратиться. Стали биться боем кулачныим, Ён побил поляницу удалую: Не сам ён побил, ему бог пособил 76.

мурамецкима, Копейца в одно место свивалися.

Подобный поединок состоялся и между Алма Мэргэн и Гэсэром. Но надо заметить, что в каждом примере (кавказская дева, поляница русских былин, Алма Мэргэн) мы имеем самостоятельное развитие мотива, являющегося некоторым отражением исторической жизни народов, прохождения ими примерно одинаковых этапов развития, в частности, существование материнского рода и смены его отцовским.

Подобно полянице русских былин, недюжинной силой, удалью, отвагой Алма Мэргэн порой превосходит богатырей. В совершенстве владея луком и стрелой, она не уступает в меткости даже Гэсэру, ставшему в представлении народа самым могучим из могучих баторов. Героическая личность Алма Мэргэн занимает достойное место среди богатырских дев мирового фольклора, таких, как Брунгильда из древнегерманского эпоса о нибелунгах, Скъялдмор из скандинавской саги о волсунгах, Настасья Микулична из русской былины о Добрыне Никитиче, Сатана из нартского эпоса, Малх-Азни из эпоса ингушей и чеченцев.

Примечательно описание впешнего облика Алма Мэргэн:

Хүрзэйн шэнээн шүдэтэй, Хүрэ улаан шарайтай, Алда хара шаажатай, Бухайр шара номотой...<sup>72</sup> С зубами, как лопата, С темно-коричневым лицом, С черной саженной косой, С желтым бухарским луком. Госор, погнавшись за Алма Моргон, попадает в подмодное царство, где живет эта богатырь-девица. Он не
моходит во дворец, стоит на крыльце, наблюдая за пропсходящим внутри дворца. Алма Моргон, разгневанпля тем, что на земле появился богатырь, равный ей,
пыговаривает отцу свою обиду на его предложение
примириться с этим даже потому, что она женщина.
С плачем выбегает Алма Моргон на крыльцо, и в это
премя Госор схватывает ее.

Алма Моргон девица,

Алма Мәргән абхай, Газарһаа абша, Гальяжа тәршәлбә. Абай Гәсәр Габшагай һапндаа Торгоод байба. Тәнгәриһә абша — Тииләжә тәршәлбә, Абай Гәсәр Тәгшә һайндаа Торгоод байна 78.

Алма Мәргән девица,
Со всей силой (от самой гемли)
Стала вырываться.
Абай Гэсэр,
Будучи ловок, силен,
Ее удерысал.
До самых небес
Стала она вырываться.
Абай Гэсэр,
Будучи могучим во всем,
Сумел ее удерысать.

Алма Мэргэн не могла вырваться из сильных рук богатыря, она смирилась с этим и согласилась стать его женой.

В большом эпическом произведении, каким является «Абай Гэсэр», наблюдается быстрое развитие образа, свидетельствующее о присутствии каких-то иных мотивов, вызвавших изменение традиционного эпического характера. Из героической личности Алма Мэргэн низводится до обыкновенной женщины. Сначала она совершает ряд подвигов (пытается сразиться с Гэсэром, освобождает его из плена чудовищ), но постепенно утрачивает свои прежние качества воительницы.

Любопытна сцена, в которой Алма Мэргэн пытается еще раз сразиться с Гэсэром. Она стреляет из лука ислед богатырю, но срезает лишь кисточку на его шапке. Сама Алма Мэргэн говорит об этом так:

Хадайн шэнээн Гэһэри Харбажа алдаһан хойноо, Эзы хүүн энээндээ хойшо — Раз в Гэсэри величиной с гору Стрелой не попала, Пусть ысенщина после этого

<sup>76</sup> Добрыня Никитич и Алеша Попович/Изд. подгот. Ю. И. Смирнов и В. Г. Смолицкий. М., 1974, с. 125.

27 Абай Гэсэр, с. 63.

<sup>78</sup> Там же.

Гедээ номо годоли ба бариг!» — гээд Номо годолёо хуха сохёод хаяба. Гэртээ орожо ерэбэ 79.

Вовек лук и стрелы не держит! Разломала она лук и стрель Бросила и домой вернулась

Энизод, повествующий о том, как эта богатырскал женщина ломает свой лук и клянется никогда больше не брать в руки оружия, которое она до сих пор носила с большим достоинством, означает поражение воинствепной личности. Столь явная эволюция образав сказании, вероятно, связана с отзвуками социальных условий.

Можно предположить, что данный улигер зафиксировал сложное явление развития общества - смену матриархата патриархатом, образ же Алма Мэргэн как-то отразил эту длительную борьбу. Еще более подтверждают эту мысль слова дочери Алма Мэргэн, которую мать Алма Мэргэн разорвала в дикой ярости. Отныне, находясь уже в верхнем мире, она клянется помогать только отцу:

Абай Гэсэр баабайдаа Нэгэ туһа хургэхэб. Алма Мэргэн маамадаа Нэгэш туһа үхэбөйб! — гээд өөдөө дэгдэшэбэ <sup>80</sup>.

-Отцу, Абай Гэсэру, Одну помощь я окажу, А матери, Алма Мэргэн, Не окажу помощи никакой! — И ввысь вознеслась.

Этот эпизод в варианте «Гэсэра», записанном К. В. Багиновым в 1932 г., выглядит несколько иначе. Богатырь Гэсэр, проживший в подводном царстве тестя три года, дает своей дочери берцовую кость лося и отправляет ее к Ућан Лобсон-хану. Дочь должна сказать кану, что подобно этой большой кости, не умещающейся в котле, чужеродцу трудно долго жить на чужбине. Так в иносказательной форме Гэсэр дает знать своему тестю, что отправляется домой, на родину. Разгневанный этим Ућан Лобсон-хан стреляет из лука вслед Гэсэру, не подчинившемуся материнскому праву.

Баруун ээмиин Харбажа орхебо. Баруун ээмэһээн Гальяжа гаржа Долоон уулайе

Пустил [Унан Лобсон-хан] стрелу в плечо Правое богатыря, Отскочив от плеча его, Прошла стрела через семь гор. Отло сохен гарба. «Хү хараүбээ мула харбаhан — Памала бараг! — гэжэ Басганаа барьжа ябаћан Помо — hаадагиин Запалжа хаяба. Задалжа хайхадаа: «Ханьгшагта хүн Помо — hаадаг баряаубээ пбаг!» — гэжэ хэлбэ 81.

Насквозь их прострелив. Со словами --«Убей меня! Человека не увидев, В гору я попал»,-Лук, которым владела, Колчан, который имела дочь Разломал, Сломанное бросив, сказал: «Пусть отныне эксеницина В руки лук не возьмет, Колчан не будет носить!»

Так своеобразно показано в эпосе низведение воинственной девы. Она становится обыкновенной женщипой, утратившей свое господствующее положение, большую физическую силу, которые некогда ставили ее наравне с могучими богатырями. На наш взгляд, вполне можно отнести к образу Алма Мэргэн мнение У. Б. Далгат, которое сложилось в результате исследования героического эпоса чеченцев и ингушей:

«... образ богатырь-девицы эпизирован в пормах архаической эстетики, когда в основном восхваляются физические богатырские качества героини. Эпическая активность богатырь-девицы ограничена конечной целью борьбы с мужчиной — брачными отношениями, хотя эта идея выражена в сюжете недостаточно ясно и раскрывается только в конце эпического рассказа» 82.

Следует отметить, что образы Манзан Гурмэй прародительницы и Алма Мэргэн занимают особое место в эпосе бурят. Они встречаются только в улигере «Гэсэр» и отсутствуют в других героических сказаниях.

Очень интересен и сложен другой женский тип сестра богатыря. В отличие от образов Манзан Гурмэй и Алма Мэргэн тип сестры является, если можно так выразиться, собственно-улигерным. В трактовке ее образа обнаруживаются две линии развития — мифологическая и реалистическая. Соответственно этому

<sup>79</sup> Абай Гэсэр, с. 135. 80 Там же.

<sup>81</sup> Фольклорное собрание Лит. музея, г. Москва, инв. № 3/3, ф. К. В. Багинова, л. 40-41.

<sup>82</sup> Далгат У. Б. Героический энос чеченцев и ингушей. Исследования и тексты. М., 1972, с. 242.

в эпосе встречаются два типа сестры: небесной и земной.

Небесные сестры баторов призваны оберегать их жизнь. В особо трудные моменты они приходят на помощь богатырям.

Действия, появление небесных сестер-спасительниц носят в улигерах разовый, единовременный характер, какой мы наблюдаем и с зооморфными покровительницами. Воскресив ботатыря, они тут же исчезают, улетают на небо. В таком поведении персонажей, несомненно, сказалась характерная черта героических сказаний — отсутствие многогеройности. Если в повествовании говорится о действующем богатыре, то все другие персонажи являются второстепенными, вращающимися вокруг эпического героя. Сыграв свою роль в сюжете, они «замирают» до той поры, пока вновь не потребуется их появление.

Совершенно иначе представлен другой, более реалистический тип сестры богатыря земного происхождения. В отличие от небесных сестер-спасительниц, она живет на земле вместе с братом-богатырем. Более того, она становится главным действующим лицом, оказывается сильнее и могущественнее своего брата.

Рождение этой героини в улигерах обычно не объясняется. Улигершины, начиная свой рассказ, с большим мастерством, с эпической обстоятельностью развертывают перед слушателями картину того далекого времени, когда пынешние большие реки и моря были еще ручейками, а горы — лишь небольшими бугорками, когда деревья были еще кустиками, могучий марал был как мараленок, а чудовищная рыба мальком. В ту пору жили брат с сестрой, — сообщает сказитель. Иногда они близнецы, чаще сестра младше. Герои предстают перед слушателями в определенном времени и возрасте. Распространенный возраст — восемь, двенадцать, тринадцать, пятнадцать лет, режетри, два и даже один год (например, Гэсэр и Аламжи Мэргэн начинают совершать подвиги, едва успев родиться), а в трехлетнем возрасте предстают могучими богатырями. Очень часто по возрасту героев определяется название улигеров.

Брат-богатырь становится хозяином земли, не имевшей своего властелина, ханом всего народа, не знавшего родоначальника («Эжин-угэй дайдэи эжилэжи, хан-угэй албатэи албаталжи сууба» <sup>83</sup>).

С того момента, как сказители представили эпических героев, события и время разворачиваются со сказочной скоростью. Герои растут «не по диям, а по часам», но не по годам, а по количеству совершенных подвигов. За очень короткий промежуток времени они преодолевают огромные пространства, соответственно скорости движения богатырей стремительно сменяются времена года. И хотя сказители говорят, что прошло три года, девять лет и т. д., эпические герои остаются в том же возрасте, в каком они появились в зачине улигеров. Более того, они погибают и вновь оживают в этом же возрасте. Отсюда, вероятно, возраст персопажей вместе с определением масти коня богатыря становится устойчивой эпической формулой, приобретая значение прозвища или имени, эпитетом, отличающим улигерных героев.

В эпическом мире брат с сестрой живут вдвоем, ведут общее хозяйство, наблюдается у них определенное разделение труда: брат охотится, сестра занимается домашними делами. Ц. Ж. Жамцарано писал: «... Брат и сестра спаяны самою сильною самоотверженною любовью друг к другу, они готовы на всякие жертвы, чтоб помочь друг другу. И сестра является героиней, выступающей под именем брата. В других случаях брат действует ради своей сестры. Они припуждены совместно защищаться и от дядьев, и от родителей, и от врагов случайных. После чтения таких былин, создается такое впечатление, что у бурят той эпохи, к которой относятся былины, семьи родительской, любящей и заботливой, не было, и потому дети принуждены были бороться сами за свою жизнь и счастье» 84

Подобная пара встречается не только в эпосе бурят. Не составляют исключения эпические произведения народов Сибири. Так, алтайское сказание «Кокин Эр-

<sup>83</sup> См.: Жамцарано Ц. Ж. Образцы..., т. 1, вып. 2, с. 159. 84 Жамцарано Ц. Ж. Брат и сестра в бурятском эпосе. Рукопись хранится в архиве ЛО ИВ АН СССР, ф. 62, оп. 1, ед. хр. 51,8.

кей» 85 повествует о жизни брата и сестры; сказание тувинского народа «Бокту-Кириш и Бора-Шээлей» 86 названо по имени героев, связанных между собой трогательной дружбой. Обращает на себя внимание эта пара и в якутских олонхо. Исследователь якутского героического эпоса И. В. Пухов отмечает, что «брат и сестра, хотя и очень близки друг другу и связаны необыкновенной дружбой, но не женятся, впоследствии выясняется, что на земле есть еще и другие семейные и племенные группы. И в конце концов брат женится, а сестра выходит замуж за представителя одной из этих групп» 87. «В «Алпамыше» и в «Юсуфе и Ахмеде», — пишут исследователи узбекского героического эпоса, — как друг и помощник героя выступает его сестра» 88. Особенной популярностью пользуется русская народная сказка «О братце Иванушке и сестрице Аленушке».

«И в известиях этнографов, и в исторических свидетельствах, и в народных песнях, дышащих стариною — всюду мы видим особенную нежность сестробратских отношений, — писал известный исследователь — этнограф С. С. Шашков. — Брат представляется защитником и любимцем сестры, а она его верною подругою. И сестро-братские отношения стоят в первичном миросозерцании до того выше всякого дружественного союза, что если два мужчины или мужчина и женщина, по взаимной симпатии, вступают в дружественное товарищество, то называют себя братьями и сестрами. Такой обычай побратимства и посестримства в ходу у многих народов, например у древних египтян, у современных задунайских славян и т. д.» 89

На исключительную популярность мотива — брат и сестра — в эпосе тюрко-монгольских народов Сибири обратил внимание Е. М. Мелетинский. На об-

шприом фольклорном материале он проследил развитие этого мотива в бурятских улигерах, в якутском олонхо, в хакасском, алтайском, тувинском и шорском эпосе. По свидетельству ученого, в чукотских мифах сюжет о брате и сестре получил отчетливое выражение. «Представление о первых людях, брате и сестре (выступающей в роли старшей, дающей брату советы),— пишет Е. М. Мелетинский,— имеет прямую связь с матриархальной традицией» 90.

На основании распространенности фольклорных произведений, сохранивших черты первопредков в образах эпических героев, Е. М. Мелетинский убедительно проводит мысль о том, что «образы первопредков были древнейшим типом эпических героев не только у якутов, но и в эпосе бурят и саяно-алтайских тюрок» <sup>91</sup>. Причем, он говорит именно о мифологических первопредках, не имея в виду каких-то исторических или легендарных лиц, о которых рассказывают генеалогические предания.

Соглашаясь с этим выводом, нельзя не отметить, что в бурятских улигерах брат и сестра представляют собой уже самостоятельных эпических героев, имеющих каждый в отдельности свою «богатырскую биографию». Брат с сестрой все-таки не женятся в улигерах: брат отправляется на поиски своей суженой, а сестра в будущем, выйдя замуж, также уходит к своему избраннику или же в облике зайца убегает в лес, или обращается в комарика и улетает (т. е. в конечном счете живет отдельно от женатого брата), что свидетельствует о каких-то реальных исторических мотивах, нашедших отражение в эпосе.

Здесь уместно привести обоснованное предостережение Б. Н. Путилова от прямого соотнесения всякого бытового мотива в фольклоре с достоверными реальными отношениями людей. По мнению Б. Н. Путилова, надо иметь в виду своеобразие типовых связей фольклора с бытовой традицией, «когда народное творчество, конструируя особенный мир исторической и бытовой действительности, как бы изобретает отношения

<sup>85</sup> Кокин Эркей.— В кн.: Алтай Бучай. Новосибирск, 1941,

с. 127. <sup>86</sup> Бокту-Кириш и Бора-Шээлей. Пер. с тувинского Л. Гребнева. Кызыл, 1969.

ва. гызыл, 1963. 87 Пухов И. В. Якутский героический эпос олонхо. М., 1962,

с. 118. 88 Жирмунский В. М., Зарифов Х. Т. Узбекский народный

геронческий эпос. М., 1947, с. 327. в Шашков С. С. Исторические судьбы женщин. — Собр. сон.

т. 1. Спб., 1898, с. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> **Мелетинский Е. М.** Происхождение геропческого эпоса. Ранние формы и архаические памятники. М., 1963, с. 64.

<sup>91</sup> Там же, с. 312.

и нормы, которые в реальной истории данного народа могли и не существовать. Такой миимый «этнографизм» обращен обычно в далекое прошлое, он сконструирован нередко по контрасту с настоящим. В фольклоре прошлому часто приписывается то, что невозможно

в настоящем» 92.

Имея в виду этот важный вывод, обратимся к исследованиям этнографов, занимающихся проблемами родового общества. Не вдаваясь в суть дискуссии о том, как возникла дуальная организация (существуют мнения С. П. Толстова, П. П. Ефименко, А. И. Першиц, А. М. Золотарева с одной стороны, и Ю. И. Семенова — с другой), приведем точку зрения Ю. И. Семенова. Он считает, что социогенез происходил в условиях обуздания зоологического индивидуализма, что выразилось в агамии коллектива, т. е. «...Абсолютный запрет всех половых отнощений как брачных, так и небрачных (т. е. добрачных и внебрачных) между членами определенной группы — рода или фратрии» 93. Экзогамия же являлась лишь производной от агамии и на ранних ступенях развития общества (в условиях рода) «была явлением всеобщим, универсальным».

Улигерные брат и сестра, по-видимому, относятся к одному роду, потому их жизнь подчинена законам экзогамии. Кроме этого, они принадлежат к одному хозяйственному коллективу, между ними существуют производственные отношения: определенное разделение труда, даже «добыча» суженой является единой задачей, вместо погибшего брата сестра доводит начатое дело до конца.

«Если люди принадлежали к одному хозяйственному коллективу, то между ними не могло быть половых отношений. Производственный коллектив является полностью агамным. Половые отношения были возможны только между людьми, не связанными производственными узами, принадлежащими к разным,

совершенно самостоятельным в хозяйственном отношении социальным организмам» 94.

Помимо всего этого, в последующем процессе складывания семьи на отношениях брата и сестры могли сказаться традиции семейно-родственных отношений. Питересное явление в этом плане представляют собой обычаи пуналуа. Ф. Энгельс в письме к «Йозефу Блоху» писал: «Здесь, однако — и это во-вторых, следует дать различие между братьями и сестрами с материнской или только с отцовской стороны; слова

αδελφός, αδελφη \* происходят от слова δελφνς - матка, и означают, следовательно, первоначально только братьев и сестер с материнской стороны. А со времен матриархата еще долго сохранялось представление, что дети одной матери, хотя бы и от разных отцов, ближе друг другу, чем дети от одного отца, но различных матерей. Пуналуальная форма семьи исключает только браки между первыми, но отнюдь не между последними, которые по соответствующему представлению ведь вообще даже не родственники (так как имеет силу материнское право)» 95.

Можно предположить, что в улигерах брат с сестрой представляют собой детей одной матери. Здесь обращает на себя внимание нравственное осознание долга друг перед другом, «обязанность» сестры по отношению к брату. Их взаимоотношения строятся на определенных моральных принципах. Конечно, мораль, существующая в эпическом мире, носит своеобразный характер. Но отношения брата и сестры, построенные на самоотверженности, глубокой преданности и любви. остаются и по сейдень образцом высокой дружбы и чистоты.

В одном из разделов «Феноменологии духа», названном «Нравственное взаимоотношение мужчины и женщины как брата и сестры», Гегель исследовал причины их бескорыстных чувств и пришел к интересным выволам.

Не касаясь его содержательного анализа отношений, складывающихся в семье - «мужа и жены, ро-

<sup>92</sup> Путилов Б. Н. Основные аспекты связей фольклора с традиционно-бытовой культурой. — Сов. этнография, 1975, № 2,

<sup>93</sup> Семенов Ю. И. Происхождение брака и семьи. М., 1974, c. 57.

<sup>94</sup> Семенов Ю. И. Происхождение брака и семьи, с. 155. \* Брат, сестра.

<sup>95</sup> Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е изд., т. 37, с. 393-394.

дителей и детей», изложим точку зрения Гегеля об

отношениях брата и сестры.

Как он определяет, здесь — «беспримесное отношение. Они — одной и той же крови, которая, однако, в них пришла в состояние покоя и равновесия. Поэтому они не вожделеют друг друга, они не дали один другому этого для-себя-бытия и не получили его друг от друга, а они друг по отношению к другу свободные индивидуальности. В лице сестры женское начало обладает поэтому высшим предчувствием нравственной сущности». «...Потеря брата поэтому для сестры незаменима, и ее долг перед ним долг самый высокий» <sup>96</sup>.

Таким образом, нравственное начало заложено уже в самой человеческой природе. Фольклорные произведения, художественно отражая историческую действительность, по сути верно передали развитие и нравственного становления людей, их постоянной, неудержимой тяги к совершенству, и объективные социальные условия. В отношениях брата и сестры прославляются нравственность, глубина родственных чувств. И особенно ярко это прослеживается в поступках сестры. Выступая вместо погибшего брата, добывая суженую герою, она действует в интересах всего народа, так как в трудном походе за суженой ей приходится на своем пути искоренять зло в лице чудовищ, очищать свою землю от различных врагов. Патриотический дух женщин нашел ясное выражение в характере этой воинственной сестры-богатырки.

Очень своеобразно интерпретируются в эпосе родители героев. В большинстве сказаний из так называемого эхирит-булагатского цикла о них ничего не говорится. В этом случае, как мы отмечали, брат с сестрой уже изображены в определенном возрасте.

В ряде улигеров унгинского и хоринского циклов родители выступают антагонистами своих детей, более того, они являются убийцами эпического богатыря, своего сына. Эта же тема звучит очень сильно и в «Еренсее», большом (после «Гэсэра») поэтическом многоплановом произведении. Н. О. Шаракшинова, исследуя героический эпос бурят, рассматривает данное сказа-

ние как произведение, отразившее черты борьбы митеринского и отцовского родов и победы отцовского права. Проводя интересную аналогию с Орестом из античной мифологии, Н. О. Шаракшинова рассматривает борьбу Ханхан Сокто со своей матерью-убийцей Унтан Дурай как месть сына за честь погибшего отца, видя в этом отголоски, восходящие к эпохе патриархата <sup>97</sup>.

Нас же интересует сам поступок Унтан Дурай ее уход к противнику своего мужа. В период смены матриархата патриархатом — блистательного взлета женщины и ее низвержение, утраты ею господствуюшего положения вряд ли было возможно появление этого мотива. Патриархальное общество не могло простить женщине ее былого господства. Методично, из века в век вытравливается из сознания женщины всякое понятие о независимости, о праве свободного выбора мужа. Значит, «измена» Унтан Дурай была возможна в иное время. И действительно, обращает на себя внимание тот факт, что сам Еренсей, муж, отец Ханхан Сокто не воспринимает ее поступок как измену. Она свободно уходит от Еренсея, который не осуждает, не наказывает за проступок, безоговорочно принимает ее обратно, когда та возвращается. В таком «свободном» поведении Унтан Дурай, возможно, отразились воспоминания о ранней поре истории человечества, когда господствовал промискуитет. Промискуитет в том смысле, как его определяет Ю. И. Семенов, — это «отсутствие позитивных социальных норм, регулирующих отношения между полами» 98. Для этого периода развития человечества было характерно «существование пар, которые возникали и распадались в зависимости от желаний как той, так и другой стороны» 99.

Но возможно и то, что уход Унтан Дурай к мангадхаю, носящий временный характер, был своеобразным отзвуком каких-то оргиастических праздников, о ко-

<sup>99</sup> Там же, с. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Гегель. Эстетика, т. 4. М., 1973, с. 91—92.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Шаракшинова Н. О. Геропческий эпос бурят. Иркутск, 1968, с. 139; см. также: Она же. К вопросу о пережитках патриархата в героическом эпосе бурят-монголов.— Труды Иркут. гос. ун-та им. А. А. Жданова, 1959, т. 28. Сер. литературоведения и критики, вып. 1.

<sup>98</sup> **Семенов Ю. И.** Происхождение брака и семьи, с. 93.

торых в этнографической науке существует немало данных. Если рассматривать этот фольклорный мотив в свете вышеизложенных положений, то в поведении персонажей улигера «Еренсей» можно усмотреть оп-

ределенную логику.

Любопытна в произведении дальнейшая интерпретация поступков Унтан Дурай. Ее уход к мангадхаю влечет за собой предательство по отношению к семье. Вместе с чудовищем она убивает Еренсея, а затем готова погубить и детей. Только верный конь выручает брата и сестру и выкармливает их до богатырского возраста.

В улигере «Богдони Хубшэ Мэргэн с сестрицей Бойлон Гохон» родители выступают не защитниками, не покровителями, не сохраняют хотя бы «нейтралитет» по отношению к своим детям, а играют резко отрица-

тельную роль в их судьбе.

Интересно то, что сам богатырь оказывается совершенно бессильным перед врагами — родителями, в то время как их дочь, сестра богатыря, является «грозой» для них. Они убивают сына в отсутствие дочери и, боясь ее наказания, дрожат перед ней.

Вот как об этом повествуется в улигерах. О смерти брата-богатыря сообщает героипе ее помощник — конь:

...Баабай маамаа хоёршни Гансахан ахайеш хардажа Единственного брата твоего Хоро эдюулжэ алаад Хобтодоо хадалгаад һуунад 100 И тело его спрятав в сундуке, сидят.

В произведении убийство богатыря не обосновано. Возможно, в этом сказалась эпическая традиция: чтобы ввести героиню в сюжет, необходимо «отстранение» богатыря. Во всяком случае, во взаимоотношениях родителей и детей, живущих в улигерном мире, нет той привязанности, дружбы, какие могли быть в нормальной семье. Вряд ли единичные случаи неудачных семей могли найти отражение в эпосе. По-видимому, такая трактовка резкого неприятия друг друга могла складываться в условиях еще только начала формиро-

вания семейно-родственных отношений, когда трения между членами общины могли быть неизбежными. Кроме того, в условиях группового брака «никакой особой организации по вскармливанию и воспитанию детей, которую можно было бы назвать семьей, не возникло. Состоявшая из мужской и женской групп родовая коммуна — единственный существовавший в эту эпоху хозяйственный и социальный организм — была одновременно и той организацией, которая обеспечивала воспитание и вскармливание подрастающего поколения» 101.

В улигере мать с отцом даны в крайне неприглядном виде, они лживы и трусливы. Подобная характеристика была абсолютно исключена в период господства патриархальной семьи. Значит, такой мотив мог возникнуть гораздо раньше. Дочь, Бойлон Гоохон, жестоко расправляется с ними, отомстив за смерть брата.

Эхэ эсэгэ ховрын
Гбэшэрхэhэн зүhэтэй болоно
Гхэр нюдэ нюдэлжэ
Гнеэн гүзээ гүзээлжэ
Гбэшэндэ үзэгдэжэ
Хабдарта харагдабабди гэжэ
Еоложо ёхойложо хэбтэбэ 101.

Отец и мать другое приняли обличье.

Будто нездоровы,
Глаза их, слояно бычьи,
А эксивоты их будто у коровы,
Притворно стонали, лежа,
дескать,
Болезнь обрушилась на нас.

Столь отрицательное изображение родителей в бурятском эпосе встречается не часто. С появлением старейшин в родовом обществе складывается новая мораль, предписывающая всяческое почитание старших. Известно, что патриархальная мораль бурятского общества воспитывала детей в особом послушании родителям, старикам.

Любопытно в улигере объяснение мотива убийства родителями своего сына-охотника. Все тот же чудесный

помощник — конь рассказывает героине:

Аха гэнэн хүбүүнинш Агнажа тагнажа ябаад лэ Ан гүрөөhэ асардагтан Эхэ эсэгэ хоершни Дура үбэй боложо, Возненавидели отец и мать Брата старшего твоего За то, что он (домой) зверей носил, Которых на охоте ловил, За то, что зубы, дескать,

<sup>100</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 2666, л. 17, улигер «Бойлон Гоохон дүүтэй Богдони Хүбшэ мэргэн».

<sup>101</sup> Семенов Ю. И. Происхождение тбрака и семьи, с. 160. 102 РО БФ СО АН СССР, инв. № 2666, л. 18.

Анги мяха эдижэ Араамнай элсэ. Гүрөөһэни арһа элдэжэ Гарнай элсэ гэжэ...<sup>103</sup> Стерлись, Кушал мясо тех зверей, За то, что (пальцы) руки поистерли, Выделывая шкуры тех косуль..

Это тем более интересно, что во многих произведениях бурятского героического эпоса главный герой непременно занимается охотой. Воспевается в улигерах его спаряжение, сборы на охоту, добыча. Меткого стрелка с радостью встречают жена, сестра, родители.

Здесь же четко выражено отрицательное отношение и к добыче, и к самому охотнику. Вероятно, подобный мотив возник в период перехода от охотничьего образа жизни к скотоводческому, когда начали приручать диких животных и появилась возможность более надежного обеспеченного существования, т. е. когда люди стали располагать постоянным источником пропитания.

В другом произведении «Сагадай мэргэн молодец и Ногодой мудрая девица»<sup>104</sup>, относящемся к хоринскому циклу улигеров, выражены более развитые анимистические представления людей. Мотивировкой убийства сына здесь являются всевозможные дурные сны родителей, в которых они видят предзнаменование своих будущих бедствий и гибели. Поэтому, чтобы оградить себя от бед, они хотят опередить сына, убив прежде его самого.

Таким образом, улигеры, повествующие о родителях-антагонистах, свидетельствуют о сложном развитии и становлении семейно-родственных отношений в первобытном обществе.

Вполие закономерны и те произведения, в которых воспевается мать, но отец остается либо в тени, либо о нем ничего не говорится в сказаниях.

Возможно, отражению отдельных черт матриархата в устном поэтическом творчестве народа мы обязаны тем, что располагаем высокохудожественными произведениями, сложенными в честь матери, дарующей жизнь, целый мир во всем его многообразии и красочности.

 $^{103}$  Там же, л. 17.  $^{104}$  Сагаадай мэргэн хүбүүн Ногодой Сэсэн басаган хоер / Лит. обработка Х. Намсараева. Улан-Удэ, 1940.

Бурятские улигеры рассказывают о матери — помощнице, советчице богатыря. Она наставляет и учит его, воспитывая храбрым, сильным, метким.

В улигере «Молодец Эрэ Хабтас» 105 — две матери, одна — мать самого богатыря Эрэ Хабтас, другая — его суженая, ставшая женой, а затем и матерью. Таким образом складывается семья: бабушка, глава семьи (Нарин Занги), ее сын, богатырь Эрэ Хабтас, невестка (девица Гургалдай Сэсэг) и внуки — на ярко-рыжемконе Шудай Красный богатырь («Шуһан зээрдэ моритой Шуудай улаан баатар») и Алтан Шагай.

Бабушка Нарин Занги и мать Гургалдай Сэсэг делают будущим богатырям лук и стрелы (трегерская рольженщины):

Эхэнь зумгааһаар Номо хэжэ үгэбэ, Зартагайгаар Годоли хэжэ үгэбэ <sup>106</sup>. Мать из щепок Лук сделав, дала, Из лучинок Стрелу сделав, дала.

Таким образом, улигеры хранят воспоминания о «культурных героях» в лице матери. Недаром в сказаниях они награждены красивыми поэтичными именами, а это уже предопределяет им не последнюю роль в повествовании, ибо в улигерах второстепенные персонажи вовсе не имеют имени. И действительно, Нарин Занги вводит героя в жизнь, рассказывает ему о прошлом и настоящем, передает таким образом опыт многих поколений, помогает решить основной вопрос для эпического богатыря — найти свою суженую. Это она, а не чудесные помощники (конь, книга судеб) сообщает герою, где находится его певеста.

Высока роль матери в судьбе богатыря. Об этом рассказывает один из эпизодов в сказании «Эрэ Хабтас мэргэн». Когда богатырь отправляется в трудную и опасную дорогу, мать пришивает к верхней одежде сына свою правую грудь, чтобы в далекой стороне богатырь мог поддерживать свои силы молоком матери:

Хүүнэй хүйтун дайдада Үлдэн — дааран ябахадаа Гаргажа хүхэнинь <sup>107</sup>. B чумсой суровой стороне, Когда будет холодно и голодно, Мог бы он сосать (му грудь).

<sup>105</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1841.

<sup>106</sup> Там же, л. 125.

<sup>107</sup> Там же, л. 144, 125, 75.

Беспокоясь за судьбу любимого сына, мать совершает обряд с пожеланием удачи ему, глубоко веря в силу своего материнского молока:

...Эхэнь хойноһоон гаража... Мать, выйдя вслед за ним. Үбэрээ эдере сосоржэ, Молоком грудным побрывгала, Юрови колон гоогдобо 108. Влагословив его, осталась.

К помощи материнского молока прибегают в эпосе даже отрицательные персонажи — чудовища-мангалхаи. Они питаются молоком своих древних бабушек, когда у них иссякают силы в борьбе с богатырями. Зачастую этим обстоятельством пользуются богатыри. Чтобы искоренить зло в облике чудовищ, они должны уничтожить их прародительницу, жизненная сила которой заключена в ее огромных грудях до колен. Хитростью удается герою добраться до них и высосать вместе с молоком ее душу. Со смертью бабушки-мангадхайки перестает существовать род чудовищ.

Факты необычайного употребления женского молока упоминаются не только у бурят в их эпическом творчестве. Этнографические данные свидетельствуют о том, что «индейцы Южной Америки смотрят на женское молоко как на важное лекарственное средство, и именно при весьма опасном случае, — укусе гремучей змен» 109. «Так,Полак рассказывает, что женщины кочующих персов приходят в город и здесь, на общественных базарах, продают свое молоко дряхлым старикам. Молоко это они не дают прямо из груди, а сдаивают его в чашку и с нею вручают покупателю это немного странное питательное вещество» 110. «Японцам знакома картина добродетельная молодая женщина кормит грудью свою беззубую старую, близкую к смерти, прабабушку»111.

Таким образом, различными народами земного шара, стоящими на разных ступенях культурного развития, отмечалось значение женского грудного молока и, вообще, женщины-матери. Народ, создатель героических образов, по достоинству оценивал высокие нравственные пачала в женщине, ее богатую духовную силу.

108 РО БФ СО АН СССР, инв. № 1586, л. 91.

Самая примечательная фигура в героическом се — земная сестра богатыря. В отличие от многих других женских персонажей — Манзан Гурмэй, Алма Мэргэн, небесных сестер-спасительниц, земная сестра богатыря является собственно улигерным образом, поэтому, пожалуй, ее функции в эпосе универсальны. Она и воительница, и хранительница очага, и домашняя хозяйка. Ее образ отличается емкостью и глубиной.

Возникновение этого образа в творчестве народа, в частности в героических сказаниях, связано, должно быть, с определенными историческими условиями и прежде всего с эпохой матриархата.

А. Ф. Анисимов пишет: «Женские образы мифологии, выступающие всюду как более древние, предшествующие стадиально образам патриархально-родовым, представляют собою явление в высшей степени примечательное. Они восходят к седой древности истории материнскому родовому обществу»112.

Самоутверждение женщины явилось настолько яркой полосой в истории человечества, что оставило заметный след на многие века. Через тысячелетия доходят до нас глубоко оптимистические фольклорные произведения, славящие женщину.

В улигерах, в этих любимых древними людьми ска-

заниях, женщина занимает центральное место, выступая активной эпической героиней. Особенно ярко проявляется личность сестры богатыря в качестве воительницы. Для того чтобы ввести героиню в сюжет, создатели эпоса избрали своеобразный прием — они сталкивают главного героя с препятствием в лице чудовища мангадхайки. Такой путь развития сюжета известен в литературоведении. «Исходным пунктом сюжетного движения, — пишет Ю. М. Лотман, — является установление между героем-действователем и окружающим его семантическим полем отношения отличия и взаимной свободы: если герой совпадает по своей сущности со своим окружением или не наделен способностью отделиться от него, — развитие сюжета невозможно». Но «возможен и другой частный сюжетный случай: действователь погибает или по каким-либо причинам ,,вы-

<sup>109</sup> Плосе Л. Женщина в естествоведении..., с. 336.

<sup>110</sup> Там же, с. 337. 111 Там же, с. 338.

<sup>112</sup> Анисимов А. Ф. Общее и особенное в развитии общества и религии народов Сибири. Л., 1969, с. 81.

ходит из игры ч, не преодолев границы 113, так происходит в эхирит-булагатском цикле улигеров: богатырь-

мужчина погибает.

Тогда активность полностью переходит к героине. Она оказывается даже сильнее, мужественнее, смекалистее брата-богатыря. Ярким произведением на сюжет о сестре-воительнице является сказание «Айлурай Мэргэн»<sup>114</sup>.

Относительно небольшое по объему (1865 строк) и по количеству персонажей это произведение акцентирует внимание слушателей па величественном образе Агу Ногон. Для нее нет преград. Она решительно преодолевает все препятствия, возникающие на ее пути к цели. Главными ее врагами выступают мангадхайка и шаман-

ка Шодогуйхан.

Причем сказочность, фантастичность органично вплетаются в реалистические картины произведения. Цревнее мировоззрение народа, вера в оборотничество, оптимизм, естественно, позволяют создателю образа приписать героине волшебные свойства: Агу Ногон может принимать различный облик — то летит она легкокрылым ястребом по поднебесью, то бежит прекрасной ланью по земле или превращается в неуловимого комарика.

В улигерах с подобным сюжетом богатырка всегда выступает под именем брата. Женское имя героини, «скрытое» в данном случае, пожалуй, говорит не о том, что образ испытал влияние поздней патриархальной идеологии, а скорее всего о том, что образ живет по законам художественного эпического произведения и целиком подчиняется развитию его сюжета. В отношении богатырок соотносимы все те общие места, которые характерны в изображении улигерных героев-мужчин:

Болдогтуйн боро добуундээр На сером холме Болдоктуя Дайбуу улаан тамхияа Дээшэ доошин барижа Шууясана Пороно, Пууясана улеэнэ... Сарайн шэнээн саруутай

Свой ароматный красный табак

То вверх, то вниз держа, С шумом она тянет трубку, Со свистом диет...

113 Лотман Ю. М. Структура художественного текста. М., 1970, c. 291.

Сад мунгун дааһандаа Данбуу улаан тамхияа Шуулсана һороно. Пууясана үлеэнэ...115.

Трубку свою, с лук величиною Латинно-серебряную, С шимом тянет, Со свистом курит...

Эта эпическая картина рассказывает не столько о бытовых реалиях (женщины также могли курить, как и мужчины), сколько о художественном замысле улигеров. Художникам нужно было создать зримый портрет героини, вставшей на место погибшего братабогатыря, причем описать ее пе менее могучий облик.

После преодоления ряда препятствий, совершения смелых подвигов сестра привозит к телу брата его суженую-воскресительницу, сама превращается в зайца и убегает в лес 116. Мы наблюдаем поразительное сходство мотивов бурятских улигеров с тувинским сказанием «Бокту-Кириш и Бора-Шээлей». В них в одинаковой мере описанный выше поворот сюжета идет в сторону сказочной разработки. Здесь, на наш взгляд, в эхиритбулагатских улигерах рассказ о конце «биографии» сестры-богатырки в том виде, в каком он дошел до нас, утрачен, забыт или просто опущен. Во всяком случае, такое завершение богатырской жизни героини, превращающейся в комарика, ястреба или зайца, неубедительно и неестественно для героического эпоса. И поэтому не случайно в хоринском цикле улигеров история героини имеет сказочное продолжение и, как во всякой сказке, кончается полным благополучием и счастьем всех героев. Ниже мы приводим схему сюжетов улигеров хоринского цикла, по которой можно проследить завершение сюжета о героипе-сестре.

Образ сестры как хранительницы домашнего очага

в бурятском эпосе встречается редко.

В эпических сказаниях сестра в роли хранительницы домашнего очага выступает в хоринском цикле улигеров. Причем этот сюжет получает чисто сказочное развитие. Для убедительности сопоставим два улигера. Правда, сюжет обоих сказаний настолько схож, что мы

116 РО БФ СО АН СССР, ннв. № 1537, л. 66-67; ннв. № 2666,

л. 56.

<sup>114</sup> Жамцарано Ц. Ж. Образцы народной словесности монгольских племен, т. 1, вып. 2. Пг., 1914.

<sup>115</sup> Жамцарано Ц. Ж. Образцы народной словесности монгольских племен, с. 180.

склонны отнести их к вариантной интерпретации одного улигера:

Улигер «12-летний Алтан Ганжуудай Улигер «15-летний Аба-Мэргэн»117

1. Брат отлучается из дома.

2. Обращается к сестре с просьбой беречь огонь в очаге.

3. Просьба не выполняется.

- 4. В сказку вступает новое лицо, которое может быть названо «вредителем» 119.
- 5. Мангадхайка убивает героиню. 6. Конь советует богатырю обратиться к хозялну горы за помощью оживить сестру.

7. Хозяин горы оживляет, оставляет ее на время у себя.

- 8. В это время брата убивает мангадхай.
- 9. Сестра под именем своего братабогатыря отправляется за воскресительницами.
- 10. Отец воскресительниц испытывает богатырку купанием, чтобы узнать ее пол.
- 11. Опа успешно доставляет воскресительниц домой и те оживляют ее брата-богатыря.

12. Сестра исчезает, оставив письмо 12. То же.

13. Сестра в облике зайца находится в лесу.

14. Жены брата выслеживают, как 14. То же. богатырь оставляет часть добычи в лесу, и из ревности убивают его сестру.

15. Брат положил сестру в серебряный гроб и повесил на рог изюбра.

16. Изюбр сбрасывает гроб у дома бедных стариков.

17. От удара о землю оживает сестра богатыря и выходит замуж за хана, который случайно заезжает к старикам.

адай Мэргэн»118

1. То же.

2. То же.

3. То же.

4. То же.

5. То же.

- 6. То же самое к небесным воскресительницам.
- 7. Воскресительницы оживляют, оставляют ее у себя.

8. То же.

9. То же.

10. То же.

11. То же.

13. Просто живет в лесу. не меняя облика.

15. То же.

16. Старик сам находит гроб.

17. Сестра герея выходит замуж за сына хана.

117 РО БФ СО АН СССР, инв. № 1439, улигер «Арбан табан насатай Алтан Ганжуудай Мэргэн».

118 Там же, инв. № 1893, улигер «Арбан табан насатай Абаадай Мэргэн».

<sup>119</sup> **Пропи В.** Морфология сказки Л., 1928, с. 37.

Как видим, в сравниваемых вариантах присутствуют многие улигерные персонажи, его сестра, сужепые-воскресительницы, мангадхайки, но героическая илея сказаний утрачена.

Универсальность образа земной сестры выявляется и в другой функции, отмеченной в бурятском эпосе особой значимостью, - в умении воскрешать. Несмотря на наличие в галерее улигерных женщин-героинь, преппазначенных для определенной деятельности (девавоскресительница, суженая-воскресительница), в некоторых сказаниях в образе сестры богатыря сливается ряд функций. Например, в улигере «На трехлетнем рыжем коне Гунхабай мэргэн-молодец» запечатлен образ преданной, любящей сестры, одинаково сочетающей в себе черты воинственной девы и воскресительницы 120. Вот как о ней говорится в улигере:

«Хун бэшэ — худэри Хулэг бэшэ эрдэни»<sup>121</sup>

- Не человек, а исполин, Не аргамак, а сокровище.

Здесь традиционно дается описание ее сборов в дорогу. Но собирается она в дальний путь не для сражения, а за телом погибшего брата. Подчеркнута ее потенциальная богатырская сила, могущая проявиться в нужный момент. Умело, через реплику одного из персонажей — ее дядюшки — сказитель представляет слушателям свою героиню.

В отличие от всех других улигеров в анализируемом произведении героиня не отправляется за помощью к девам-воскресительницам или к суженым, обладающим умением воскрешать, а оживляет брата сама. С эпической обстоятельностью и неторопливостью повествуется о самом процессе воскренения, о средствах. применяемых ею для этой цели. Вернув богатыря в прежнее состояние, тем самым исполнив свой долг по отношению к своему роду, она обращается в ястреба и улетает домой. Герой же, воскреснув из мертвых. продолжает свой путь поисков суженой.

Для большей наглядности приведем отрывок, повествующий об оживлении сестрой своего брата:

121 Там же, л. 46.

<sup>120</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1491.

Гунхалзан гое абхай Морин оон буужал лэ. Арбан тайгын арсаар Арсалан абабал лэ, Жаран тайгын жодоогоор Арюулан абабал лэ Те сагаан үбэйээр Сабдуур хэжэл лэ, Мунхын хара улаар Сабадажа оробол лэ. Гупхабай мэргэн хубуун. Нюдэеэ неэжэ харабала лэ. Тиигэжэ байха сагтань Торгон пулаадаа гаргажа Гурба дахин һэбибэ, Гурба дахин үлеэбэ... 122.

Девица прекрасная, покачиваясь изящно, Слезла с коня своего — Моженевельником, собранным Из десяти мест тайги, освятила. Пихтой, собранной Ил шестидесяти мест тайги, очистила, Кисточку из чистой и белой травы обмакнув, Живой водою окропила. Гунхабай мэргэн-молодец, Открыв глаза, посмотрел. В это время она Шелковым еще платком Тримсды обмахнула, Трижды на него подула...

Как видим, обряд воскрешения весьма несложен. Действия, атрибуты оживления богатыря те же, что мы наблюдали у зоо- и антропоморфных воскресительнип.

В большинстве сказаний вслед за описанием рождения героев часто говорится о том, что прежде чем отправиться в дальний путь за суженой, богатырь непременно едет на охоту или идет осматривать свои многочисленные стада и пастбища или даже лавки с товарами (в улигерах унгинского цикла). То есть происходит своего рода проба сил. То самое явление, которое имело место в жизни первобытного коллектива. Охота людей на диких животных была наиболее ответственным и трудным занятием, требующим сноровки, силы, смелости, выносливости. И только тот, кто приобрел черты и качества настоящего охотника, овладевал навыками в этом нелегком труде, мог считаться полноправным членом коллектива. Своей успешной добычей первобытный охотник вносил определенную лепту в питание сородичей.

Но не всегда охота могла быть удачной, часто она кончалась трагически для человека. Поэтому не случайно возник в улигерах мотив обмена предметами из личных принадлежностей. Герой или героиня, отправляющиеся в опасный путь, непременно оставляют дома стрелу, нож, кольца. Так происходит обмен между

братом и сестрой (например, в улигере «Аламжи мэр- $^{12}$ н» кольцо — кольцо) $^{123}$ , между сыном и матерью («Эрэ Хабтас мэргэн» стрела — кольцо)124, между богатырем и его женой («Арбан табан наhатай Арбалза мэргэн» — 15-летний Арбалза мэргэн стрела — кольцо)125, между богатырем и его невестой (в улигере «Алтан Шагай мэргэн» кольцо — стрела)<sup>126</sup>. Обратим внимание, что в последнем случае обмен происходит с женщиной из другого рода. Этот обмен вещами значителен для эпических героев, и прежде всего это немаловажно для самого творца устных произведений. Анимистический взгляд на природу, очеловечивание ее, глубокая вера в то, что предметы окружающего мира одушевлены и способны оберегать души, а значит, и жизнь своих хозяев, нашли художественную интерпретацию в бурятском эпосе. По всей вероятности, в мотивах обмена отразилась какая-то часть обряда, неукоснительно соблюдаемого древним человеком перед охотой, так как этот эпизод с обменом составляет обязательный элемент в сюжете многих эпических сказаний.

Кроме того, отправляясь на охоту, древний человек удалялся зачастую на большое расстояние, тем самым подвергал и себя, и тех, кто оставался в жилище (женщины, старики, дети), опасности нападения со стороны представителей других родов. И возможно, что взаимный обмен вещами, предпринятый еще до похода, иногда мог их спасти. Вспомним, что жены героев обычно происходят из других родов, значит, те вещи, предметы (чаще всего кольца), которые имеются у богатырей и их сестер, служили как бы «опознавательными» знаками как для враждующих, так и для побратавщихся родов.

Узнавание судьбы героев по оставленным предметам широко распространено в русских сказках, былинах. В былине «Василий Касимирович» рассказывается, что нож начинает ржаветь как только богатырь попадает в плен к Батую Кайманову:

<sup>122</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1491, л. 48.

<sup>123</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1537, л. 17.

<sup>124</sup> Там же, инв. № 1841, л. 33. 125 Там же, инв. № 119, л. 31.

<sup>126</sup> Там же, инв. № 1476, л. 17.

У Добрыни нож стал ржавиться Стал он ржавиться, кровавиться, Говорит Добрыня Олешеньке:
— Знать он, добрый молодец, В неволе сидит-то посаженой 127.

Этот анимистический взгляд древних людей, глубоко верящих в возможности вещей обладать «живым духом», в поэтических произведениях переосмысляется и становится по мере развития художественных средств одним из поэтических приемов. Эпические герои обмениваются предметами не только перед охотой, но вообще отправляясь в дорогу.

Даже если героине не с кем обменяться, как в улигере «Алтан Сэгсээ хүбүүн» (брат убит, родителей нет, родственники, дядя с тетей, оказались убийцами ее брата-богатыря), то она оставляет кольцо под наблюдением человека, видимо, сородича:

пием человека, видимо, соро

Алтан мүнгэн биһэлэгээ Далан табан хүшэгэйн Саана орон хадажа Нэгэ хүү байлгаба...<sup>128</sup> За семьдесят пять перегородок Она пройдя, прибила Злато-серебряное кольцо И человека туда приставила...

Мы видим, что героиня придает этому большое значение. Она специально находит человека, который могбы постоянно следить за кольцом, а значит, и за ее судьбой.

Во всех случаях герои обмениваются предметами, обладающими способностью передавать состояние своих хозяев, с лицами, равноправными, равнозначащими себе, способными в любой момент прийти на помощь, т. е. потенциальными героями или героинями.

Кольцо или какой-то другой предмет эстетически еще мало осмыслено как украшение, хотя эпитет «злато-серебряное» говорит о том, что его качества древним человеком уже подмечены. Наряду с кольцом, стрелой в русских сказках обычно герои оставляют свои мечи, ножи, которые ржавеют или сверкают в зависимости от успеха дела и состояния хозяина) в некоторых сказаниях богатырь перед своей дорогой, наперед зная о том, что она будет опасной, полной разных неожиданностей, садит под окном своего дворца дерево

с золотыми листьями, на котором поют золотые пташки. Они должны своим пением давать знать сестре богатыря, жив ли богатырь.

Но все эти вещи являются лишь способом, средством связи богатырей со своим домом, сородичами. Главную же весть о гибели богатыря приносит его верный конь.

Во всех бурятских улигерах, где центральное место занимает богатырская сестра, сравнительно подробно показывается процесс прятания тела погибшего героя. Это не захоронение с определенной обрядностью. Героиня прячет тело брата до того времени, пока она доставит воскресительницу к его останкам. Перед походом она заботливо укрывает тело богатыря огромным камнем, но чаще передает его под под покровительство горы.

Ангай улаан хадайн Хормойдо абаашажа Ангай улаан хада, Ангайжа үгыш Ангайжа хадалгахамни гэжэ Гурбан сүүтхэ орлибо Ангай улаан хада Ангайжа үгэбэ 129.

К подножию красной горы Ангай
Привезла она,
«Ангай, красная гора,
Растворись, раскройся,—
сказала,—
Мне нужно брата прятать».
Трое суток плакала она,
И Ангай, красная гора,
Раскрылась ей послушно.

Здесь героиня обращается к горе как к живому существу, способному понять ее чувства. Гору можно разжалобить, уговорить, доверить ей судьбу дорогого человека. Подобные воззрения людей зафиксированы в устном творчестве многих народов. Л. Н. Потапов нишет о том, что в фольклоре северных алтайцев «большое место занимают горные духи, "хозяева гор", либо самые горы, которые выступают в представлении северных алтайцев живыми...» 130 Почитание гор вошло и в некоторые религии. Например, культ горы Олимпа в Греции, Синая — у палестинских евреев, Гималаев — в Индии, горы Бодын-инли — у древних тюрков Алтая, горы Бурхан-халдун — в Монголии 131. В героических

<sup>131</sup> Там же, с. 145.

<sup>127</sup> Добрыня Никитич и Аленіа Попович, с. 95. 128 РО БФ СО АН СССР, инв. № 1840, л. 56.

<sup>129</sup> РО БФ СО АН СССР, мнв. № 2666, л. 20, улигер «Бойлон Гоохон дүүгэй Богдони Хүбшэ мэргэн».

<sup>130</sup> Потапов Л. И. Культ гор на Алтае. — Сов. этнография, 1946, № 2, с. 148.

сказаниях хакасов П. А. Трояков также обнаружил широкий культ хозянна горы и связанные с ним обряды и представления, нашедшие отражение в мотивах чудесного рождения и чудесного покровительства. По воле хозяина горы рождается алып-богатырь, он же покровительствует богатырю, укрывая его от преследований врагов <sup>132</sup>.

И в бурятских улигерах героиня обращается к горе как к чудесному покровителю, доверяя ему своего брата-богатыря. Иногда в мотивах древнего почитания гор обнаруживаются позднейшие наслоения. Например, в следующем пиже тексте прослеживается влияние, вероятно, христианства, требующего в поклонении своему культу зажигания свечей, моления на коленях, поклонов.

Алиган дээрэ гэхэ Арбан зула шатаажа Хормой дээрэ гэхэ Хорин зула шатаажа Тобшо һайхан толгойгоо Дохин байжа мүргэбэ, Тохоног һайта хүлээ һэхэрэн байжа мүргэбэ, Гаража байнан наранине Тодон байжа мүргэбэ Орожо байнан нараниие Дахан байжа мүргэбэ Ангай улаан хада Ацгагад гэжэ үгэбэ 12...

На ладони
Десять свеч она замсгла,
На подоле
Двадцать свеч вамсгла.
Голову наклоняя,
Она молилась,
На коленях сидя,
Усердно кланялась.
Встречая восходящее солнце,
Она молилась,
Следуя лучам ваходящего
солица,
Она молилась —
И Ангай, гора красная,
Чуть-чуть приоткрылась.

Слушая эмоциональный рассказ о героине, можно зримо представить склоненную в молитве фигуру девушки перед огромной горой, еще нечетко вырисовывающейся на фоне утреннего рассвета и залитого пурпуром вечернего заката. Гора, словно живое существо, дышит и слушает просьбу согнутого горем человека, наблюдает за тем, насколько полно совершен весь ритуал поклонения, и только после усердных молений принимает тело богатыря.

Истоки почитания гор, по-видимому, следует искать в условиях жизни первобытного человека, в охотничьем образе жизни.

Укрываясь от стихии или спасаясь от хищных зверей, первобытный охотник невольно находил убежище в пещере, заваливая ее вход огромным камнем. Кроме того, гора поражала воображение человека своими необъятными размерами, добраться же до ее вершины стоило ему огромных трудов; сверху на него падали камни, сметая все на пути, значит, гора сердилась; паруя человеку воды целебных источников, которые опять-таки стекали откуда-то с вершины, — гора была милостива к нему. У древнего человека сложилось представление (которое отразилось затем в его творчестве, в частности в мифах), что у каждой горы есть свой хозяин и, чтобы быть удачливым, человек должен его всячески умилостивлять. В формировании этих представлений немаловажным был и психологический фактор: необъятное, бесконечное, масштабное (небо, земные просторы, океан и т. д.) вызывали чувство потерянности во вселенной, человек ощущал себя малой частичкой в ней.

Но «древние сказки и мифы не отражают страха человека перед природой, а наоборот, они говорят о победах людей над нею, о волшебной силе слова, способной преодолевать злые сопротивления вещества и явлений природы трудовым намерениям, процессам...» Волее того, как мы уже видели, улигерызнакомят слушателей с оригинальными персонажами — девами-воскресительницами, обладающими чудесным умением оживлять мертвых. Своей мечтой о людях, способных подчинять себе природу, древние художники бросали природе дерзкий вызов.

Возникновение образа воскресительницы в сказаниях было обусловлено материальной жизнью первобытного человека. Поиски растительной пищи, устройство жилища становятся в основном уделом женщины, первой начавшей вести оседлую жизнь в силу своих физиологических особенностей, рождения детей, веде-

<sup>132</sup> **Трояков И. А.** От этнографических реалий к сказочному мотиву. — В кн.: Фольклор. Поэтическая система, 1977, с. 140, 141

<sup>133</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1840, л. 49, улигер «Алтан Сэгсээ хүбүүн».

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Горький А. М. Собр. соч. в 30-ти т., т. 27. М., 1959, с. 443.

ния домашнего хозяйства. Тесное общение с природой помогло ей накопить цепные паблюдения над целебными своиствами растепий, приобрести необходимые навыки использования их в повседневной жизни. Природная смекалка, цепкий ум помогали женщине не только готовить еду из добытых трав и кореньев, но и применять их как лечебные средства. Исцелительница, мудрая советчица, хранительница очага наделяется сказочно-мифологическими чертами. Автор исследования об истории развития женщин С. С. Шашков отмечал, что «...организация женщины и особенности ее жизненной обстановки делают ее нервы более впечатлительными, а ее фантазию более деятельною, чем нервы и фантазия мужчины. Поэтому у многих народов волшебство и сношение с богами становятся преимущественным занятием женщины» 135.

У древних норманнов богиней медицины была Эйр, у туземцев Америки многие женщины занимаются медициной и хирургией, черкешенки знали искусство оспопрививания раньше европейцев, у эскимосов, негров, древних египтян, мексиканцев медицина находит-

ся в руках женщин.

И в поэтическом творчестве бурят роль исцелительниц исполняют женщины. Улигершины не уделяют внимания их портретному описанию, рождению. Лучшая характеристика этих необычных существ—деввоскресительниц — описание, рассказ о их чудесном даре, о их действиях, совершаемых ради жизни богатыря, а значит, служение той высокой идее, которую

несут в себе улигеры.

Интересно, что наряду с небесной девой, оказывающей покровительство герою, в бурятском эпосе функции оживления богатыря передаются его суженой. Происходит слияние функции двух персонажей в одном образе суженой-воскресительницы. Полуземное, полунебесное происхождение этой героини не уводит развитие образа в сторону религиозной интерпретации, а, напротив, способствует более полной сказочной его оформленности. Эсэгэ Малаан тэнгэрэй Отхон оо hор басаганиин hохор хү нюдэтэй болгохо, hоро гэhымэй эбэртэй болгохо Ггырhэн хү баян болгохо, баяжуулха

Тхэhэнхү ботхоохо юм <sup>136</sup>.

Эсэгэ Малан-тэнгрия, Младшая дочь, Слепых делает эрячими, Беэрогим дает рога, Бедных обогащает, Умерших омсивляет...

Говоря о зоо- и антропоморфных персонажах, мы наблюдали, что функции оживления в улигерах выполняют и кукушки, в отношении которых сказители употребляли такое же описание. Все это говорит об устойчивости общих мест в традициоппом жанре фольклора.

Ощущается невольное преклонение создателя, художника перед своим творением: в порыве творческого вдохновения, в неудержимом полете фантазии рождены эти прекрасные образы героинь. Они наделяются необыкновенным умением — укрощать извечное зло человечества: бедность и смерть. Тем самым героини несут в себе положительное начало. Образы их глубоко гуманистические и выражают чаяния всего народа.

В возвеличении роли суженых-воскресительниц могли сказаться действительные жизненные условия.

Экономическая структура первобытного общества стимулировала браки вне своей группы, так как с приходом женщины из другого рода женившийся молодой человек становился родственником того рода и получал право охоты на территории этого рода <sup>137</sup>. Поэтому в улигерах местонахождение героини часто идеализируется, воспеваются те далекие земли, куда суждено отправиться герою.

Далее жизнь этих героинь, суженых-воскресительниц, устраивается, как и у всех земных людей. Более того, образ жены в бурятском эпосе даже несколько «приземлен», изображение этих героинь идет по линии реалистического раскрытия. Подчас в одном и том же сказании наблюдается эволюция этого образа: сначала показывается идеализированный образ суженой-воскресительницы, а затем она становится коварной женой.

<sup>135</sup> **Шашков С. С.** Исторические судьбы женщин. — Собр. соч., т. 1. Спб., 1898, с. 55.

<sup>136</sup> Шашков С. С. Исторические судьбы женщин, с. 55.

<sup>137</sup> Золотарев А. М. Цит. по кн.: Происхождение экзогамии.— Изв. Гос. акад. истории материальной культуры, М.; 1931, т. 10, вып. 2—4, с. 41.

Например, в улигере «Богдони Хубшэ молодец с сестрицей Бойлон Гохоно сотатырь после своего воскрешения сужеными-воскресительницами женится на них, а затем отправляется на охоту. Каждый раз часть добычи он оставляет сестре, которую находит в лесу (в облике зайца она поочередно побывала у всех трех невесток, по ни одна из них не обошлась с ней ласково).

Жепы Хубшэ-мэргэна испытывают жгучую ненависть к его младшей сестре. Когда богатырь пытается ей помочь, они решают убить его сестру:

…Дүү басагандаа үгэһыен Хаража абаад Хара ехээр һанажа Хардажа Бойлон басагайе Үһээгээ абхая хэлсээд Гэртээ ерэжэ һуунад <sup>139</sup>. ...Вдруг, увидев его дары Сестре младшей своей, Злые мысли [эксенам] пришли: Умертвить ее решили... Извести девицу Бойлон.

В другом сказании жены богатыря также задумывают злое дело и умерщвляют героиню. И здесь их одолевают различные чувства: и любопытство, и жадность, и ревность. «Кажется, у него есть еще другая подруга,— говорили они.— Когда поедет на охоту, нужно потихоньку ее выследить» («Энэмнай ондоо нүхэртэй байгаа юма аа гүү гэжэ. Хэлсэдэг байба ха, Андаа гархадань хойносоонь сэмээхэнээр ябажа Энээнингы тагнаашалан ябаха гэжэ хэлсэбэд ха»)<sup>140</sup>.

Такой поворот характеров мог быть вызван сложными взаимоотношениями, которые наблюдаются в человеческом обществе. В жизни же первобытных племен приход «чужеродок» создавал, вероятно, особый моральный климат, вызывающий различную реакцию окружающих. Не всегда сами женщины принимали покорно и тот род, куда отдавали ее, и самого человека, выбравшего ее. Но институт экзогамного брака очень часто допускал гакое явление, когда девочка уже с самого рождения была просватана. Во всяком случае в бурятском эпосе богатыри уже заранее знают о своих суженых или о них говорят окружающие богатырей

помощники: мать, жена брата, чудесный конь, книга сулеб.

В героических сказаниях, развивающихся на протяжении тысячелетий, нашло отражение сложное сплетение древних и более поздних форм брака. Так. в улигере «Гэсэр» наблюдается матрилокальный брак. Богатырь Гэсэр, женившись на Алма Мэргэн, дочери владыки подводного мира, переходит на жительство в ее род. Правда, по истечении трех лет он возвращается с женой домой. Во многих других улигерах господствует патрилокальный брак: добившись руки своих суженых, богатыри увозят их к себе, т. е. тем самым улигерные героини переходят в их род. Часто герои эпических сказаний имеют по три жены, что, по-видимому, отражает определенную ступень развития брачных отношений.

Ф. Энгельс в работе «Происхождение семьи, частной собственности и государства» писал «...Мы имеем три главные формы брака, в общем и целом соответствующие трем главным стадиям развития человечества. Дикости соответствует групповой брак, варварству — парный брак, цивилизации — моногамия... Между парным браком и моногамией на высшей ступени варварства вклинивается господство мужчин над рабынями и многоженство»<sup>141</sup>.

В бурятском эпосе нашли свое художественное изображение различные формы брака, что естественно объясняется идейным содержанием героических сказаний бурят, ибо их основным мотивом является создание рода, его становление и развитие. Поэтому многие произведения, как правило, завершаются сватовством и женитьбой улигерных богатырей.

Наряду с повествованиями, в которых имеются активные героические образы женщин, встречаются улигеры, показывающие пассивные женские персонажи. Более того, рассмотренную нами древнейшую функцию положительных героинь (оживление, воскрешение богатыря) в некоторых сказаниях выполняет мужчина. В таких улигерах происходит явное переосмысление роли женщин, например в улигере «Эрын hайнда түрэhэн Сэмнэг мэргэн хүбүүн»— букв.: в хо-

<sup>138</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 2666. 139 Там же, л. 68.

<sup>140</sup> Там же, инв. № 1893, л. 14, улигер «Арбан табан насатай Абаадай мэргэн».

<sup>141</sup> Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е изд., т. 21, с. 77.

рошее для мужчин время родившийся Сэмнэг мэргэнмолодец. Уже в самом определении имени богатыря звучит прославление мужчины, того времени и среды, давшей возможность для укрепления его могущества.

Богатырь Сэмпэг мэргэн после ряда героических поединков с мангадхаями приезжает к своей суженой Тэмнэг Гохон. Но тут в действие вступает мангадхайка — женщина с белой мордой и острым подбородком («Самсаал үргэтэй, сарин хушуутай намган») и убивает богатыря. Если в рассмотренных нами улигерах в подобных ситуациях на помощь герою приходит его сестра, то здесь активным помощником, его воскресителем, является побратим богатыря Шагша мэргэн-молодец, обладающий колдовскими способностями.

В этом произведении совершенно иначе представлен обряд воскрешения. Если женщины-воскресительницы употребляли для этой цели лекарственные травы, воду целебных источников, то здесь побратим богатыря ищет волшебное красное сукно, поднимаясь в его поисках на небо, опускаясь на дно морское. Найдя его в подводном царстве, Шагша мэргэн-молодец при-

ступает к оживлению богатыря:

Тологой улаан сэмэеэ Задалажа байба лэ Бугай мүнгэн һаадагай һарын хадан орхибо. Эрын һайнда турэһэн Сэмнэг мэргэн хүбүүн Мяха түрэжэ абаба. Бухалай шэнээн малгайн Орой дээрэхи Алтан тобшо хадаба, Сэмнэг мэргэн хубуун Шуhа гуйбэ Данжаа торгон дэгэлэй Заха тобшо хадахадань Сэмнэг мэргэн хүбүүн Гол орожо бодобо да! 142

Кусок того красного сукна Развернув, он прикрепил К колчану из серебра Украшенье, как луна. Молодец Сэмнэг мэргэн, Кто мужичиною рос, Сразу мясом весь оброс. К верхушке шапки, как копна, Пришил он пуговку тогда, Сееркала золотом она. У Сэмнэг мэргэна тотчас В эксилах кровь ужс потекла, К шелковому он пальто Пришил пугоску и ворот — Сэмнэг мэргэн пришел в себя.

Любопытно отметить, что наряду с сукном появляются такие волшебные компоненты, как верхушка шапки, воротник, пуговицы шубы, укра-

шения колчана («haaдaraй hapa)» в виде луны или месяца<sup>143</sup>. Изображаемые на колчане украшения (серповидной формы — символ месяца — или круглые — символ солнца, луны), по понятиям древнего человека, могли принести ему удачу на охоте, в трудных походах и т. д.

Перечисленные в произведении вещи (шапка, шуба, колчан) являются также элементами одежды, вооружения древнего охотника, воина. Происходит как бы соединение волшебного и атрибутивного. Вот почему побратим-воскреситель присоединяет украшение к колчану — тело погибшего приобретает свою форму, пришил пуговицу (золотую) к верхушке шапки — тело наполнилось кровью, пришил к шубе воротник и пуговицы — погибший вскочил. Ярко выражена мысль: настоящий мужчина — это хороший охотник, смелый воин, обладающий всеми атрибутами военно-охотничьего снаряжения, стоит ему растерять эти предметы — и он ничто.

Здесь мы видим полное переосмысление женского образа — воскресительницы, вероятно, вызванное уже

господством мужчины в общественной жизни.

Обращает на себя внимание действие героя. Постоянно упоминается глагол со значением «пришивать, сшивать, соединять, прибивать» (хадаха), т. е. мотив шитья. Вероятнее всего, это действие сохранило в себе воспоминания о происхождении мотива воскрешения, восходящего к женщинам. Например, во многих архаичных улигерах повествуется о том, что герой — брат едет на охоту, сестра остается дома и занимается шитьем. Когда прибегает чудесный копь, чтобы сообщить о смерти богатыря, он слышит звои ее ножниц («Айдурай мэргэн»).

Таким образом, в бурятском героическом эпосе представлены в эволюции многообразные женские типы, в общем и целом явившиеся художественным отражением исторических условий жизни и мировоззрения людей. Среди этого многообразия самыми оригинальны-

<sup>142</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1863, улигер «Эрын һайнда түрэһэн Сэмнэг мэргэн хүбүүн», л. 32.

<sup>143</sup> О таких украшениях инсал М. И. Хангалов в работе «Несколько данных для характеристики быта северных бурят» (Собр. соч., т. 1. Улан-Удэ, 1958, с. 208): «Колчан для стрел побурятски назывался һадак. С лицевой стороны һадак украшался вышивками и железными высеребренными бляхами».

ми являются образы прародительницы (Манзан Гурмэй), дев-воительниц (Алма Мэргэн), земных сестер богатырей, дев-воскресительниц, дев-покровительниц. Истоками, прообразами женских персонажей в улигерах выступают зооморфпые и аптропоморфные существа (кукушки, дочери птицы Гаруда). Параллельно с развитием образов от мифологических к реалистическим происходит передача основной функции воскрешения, оживления богатырей.

Высокое положение женщины в улигерах отражало их действительное историческое положение, ибо характерное для первобытного общества «...коммунистическое домашнее хозяйство означает господство в домеженщин, так же как и то, что признавать родной можно лишь мать, при невозможности с уверенностью знать родного отца, означает высокое уважение к женщинам, то есть к матерям. Одним из самых нелепых представлений, унаследованных нами от эпохи просвещения XVIII века, является мнение, будто бы в начале развития общества женщина была рабыней мужчины. Женщина у всех дикарей и у всех племен, стоящих на низшей, средней и отчасти также высшей ступени варварства, не только пользуется свободой, но и занимает весьма почетное положение» 144.

Здесь следует подчеркнуть, что эволюция женских образов, в частности оригинального образа девы-воскресительницы, от зооморфных к антропоморфным и к собственно женским типам не ограничилась этим. Некоторые героические сказания зафиксировали переосмысление образа воскресительницы, трансформировавшегося в мужской образ воскресителя. Таким образом, социально-этнические процессы, происходившие в жизни общества, нашли своеобразное художественное осмысление в системе улигерных образов.

## Глава II

# ХУДОЖЕСТВЕННЫЕ СРЕДСТВА ИЗОБРАЖЕНИЯ ЖЕНЩИН В ГЕРОИЧЕСКОМ ЭПОСЕ БУРЯТСКОГО НАРОДА

Расширение общественной практики древнего человека, его развивающаяся многосторонняя деятельность раскрывают перед ним новые закономерности и свойства в окружающем мире, формируют самого человека, его эстетическое чувство.

В процессе художественного осмысления действительности, происходящего в образной форме, эстетическое содержание явлений воплощается в эстетическом идеале, который в свою очередь на протяжении многих веков шлифуется, приобретая точность и выразительность в произведениях устного поэтического творчества

народа.

Зародившись в глубокой древности, эпические произведения не застывали, как лава, а подхваченные неудержимой фантазией народа, развивались, вбирая в себя все новые и новые представления о познанном. Передаваясь рапсодами из поколения в поколение, улигеры
впитали мудрость народа, его жизненный опыт, философские и эстетические взгляды. Активное освоение
действительности, его образное осмысление способствовали созданию и развитию образов эпических персонажей, ибо через них творцы героических сказаний
передавали свое удивление перед красотой многообразного мира, свою радость открытий.

В монументальных памятниках словесного искусства бурятского народа — улигерах — запечатлен яркий и многообразный мир. В созданной рапсодами эпической действительности рождаются и растут богатыри и богатырки, которые борются с многочисленными чудовищами, одерживают победы, радуются и огорчаются. Деятельность каждого из них отдается резонансом в эпическом мире и вместе с тем находит живой отклик

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е изд., т. 21, с. 52.

в реальной жизпи самих художников слова и слушателей поэтических сказаний. Этот глубокий интерес к деяниям и судьбе улигерных героев вызван не только тем, что образы песут в себе высокий пафос борьбы со злом, по и тем, что в художественном отношении они подлинно совершенны.

В трудной борьбе первобытных людей со стихией, в борьбе, исполненной драматизма, в познании окружающего мира и себя складывался человеческий идеал добра и справедливости, кристаллизировалась идея героики, развивалось эстетическое чувство, нашедшее свое яркое выражение в образах эпических сказаний.

Женские образы улигеров наиболее полно отразили единство этических и эстетических взглядов народа. Многокрасочность, объемность и глубина этих образов достигнуты невцами-рапсодами использованием разных приемов художественного словесного искусства. Основными средствами изображения женских персонажей являются показ героинь через их поступки и действия (функциональность образов), отношение к ним других действующих лиц эпоса, портрет, речь самих персонажей, некоторая психологическая характеристика. В зависимости от развития сюжета в раскрытии образов улигершины прибегают к тем или иным художественным приемам.

Большой интерес представляет в улигерах портрет героинь. Хотя портрет во многих сказаниях разбросан, дан в отрывках, все же облик женщин в них вырисовывается четко. Судя по описаниям, эстетические представления народа о женской красоте многообразны. Даже в рамках одного поэтического улигера описания красоты отличаются многими особенностями. Объясняется это, вероятно, тем, что эпические сказания, создаваясь на протяжении веков, обогащались новыми представлениями об окружающей действительности, отразили те изменения во взглядах людей, которые происходили по мере накопления ими трудового опыта. «Чем универсальнее человек по сравнению с животным, тем универсальнее сфера той неорганической природы, в которой он живет»<sup>1</sup>. Деятельность древнего человека активизи-

руется, осваиваемая им природа выступает в различных взаимосвязях, поворачивается новыми гранями. В мышлении первобытного человека возникают новые сложные ассоциации, формируются представления о красоте формы, цвета и т. д. Все это паходит художественное отражение в его творчестве.

И все же это многообразие, конечно, относительно. В основном описание внешности героинь дается традиционно. Многие женские персонажи вообще не имеют в эпосе своего портрета. Сказителям важно показать героинь в их делах. Если их поступки направлены воблаго богатырю, основному носителю идей улигеров, то они получают положительную правственную, этическую оценку как слушателей, так и самих творцов этих образов.

Несмотря на традиционность описания портрета улигерных женщин, мы обнаруживаем отражение некоторого развития идеала женской красоты от самых древних до относительно поздних взглядов. Облик воительницы Алма Мэргэн, этого древнего персонажа улигеров, отличается примечательными особенностями. Богатырские качества героини, ее физическое совершенство, могучее здоровье, огромная сила являются идеалом красоты в эпической действительности и соответствуют архаическим представлениям народа о прекрасном во внешности женщин. Внешний облик Алма Мэргэн является исключительным в бурятском эпосе. В первую встречу Гэсэра и Алма Мэргэн она показалась богатырю ловким, удалым молодцем:

Хүндэлэн талаhаа Шуhан зээрдэ моритой, Шунха улаан эмээлтэй, Хүрзэйн шэнээн шүдэтэй, Хүрэ улаан шарайтай, Алда хара шаажатай, Бухайр шара номотой...<sup>2</sup>

Наперерез со стороны
Вылетел удалец
На огненно-рыжем коне,
В красном, как киноварь, седле,
С зубами, как лопата,
С темно-коричневым лицом,
С черной саженной косой,
С жеслтым бухарским луком...

В понятие красоты Алма Мэргэн неизменно включаются боевые атрибуты: конь, стрелы, лук, подчеркивающие героический характер персонажа и в то же время

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Маркс К., Энгельс Ф. Из ранних произведений. М., 1956, с. 564.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абай Гэсэр/Вступ. статья, подгот. текста, пер. и к оммент. А. И. Уланова. Улан-Удэ, 1960, с. 53.

архаичность снаряжения, внешнего облика. Это особенно заметно, если сопоставить с образом богатырки Карлыги из эпической поэмы казахского народа «Кобланды-батыр». Здесь героиня облачена в кольчугу, на поясе прицеплен меч, подпоясана она богатырским ку-шаком <sup>3</sup>.

В отличие от русской былины, где нет описания внешности богатырских дев Настасьи Королевичны или Настасьи Микуличны <sup>4</sup>, в бурятском «Гэсэре» Алма Мэргэн наделяется выразительным и ярким портретом. По все же сказителей не интересуют подробности в облике героини. Вероятно, если бы с той же эпической обстоятельностью, с какой они повествуют о событиях, сказители принялись описывать внешность появившегося богатыря, то было бы утрачено ощущение живой сцены: внезапность появления Алма Мэргэн, недоумение Гэсэра и восхищение ее ловкостью и меткостью.

Зримый целостный портрет героини возникает благодаря умелым подборам сравнений. Достаточно сказителю подчеркнуть, что зубы ее величиной с лопату, коса саженная, лицо темно-коричневое, и внимание слушателей заостряется — перед Гэсэром промелькнул герой с типичным богатырским обликом. Большую роль играют в описании эпитеты, обозначающие цвет.

К. Маркс отмечал, что чувство цвета «является популярнейшей формой эстетического чувства вообще»<sup>5</sup>. Здесь же цвет несет смысловую нагрузку, передавая в ярких красках экспрессию, движение, стремительность героини. С помощью этих эпитетов создан запоминающийся праздничный портрет богатырки (огненнорыжий конь, красное седло, желтый лук и т. д.).

Использование цвета в описапии портрета подчиняется основному художественному средству эпоса — гиперболе. Популярность этого приема в эпических сказаниях вытекала из самой природы бытования фольклорных произведений. Являясь продуктом устного творчества, улигеры, очень большие по объему, должны были легко запоминаться и сохраняться надолго

в памяти людей, поэтому во всех авторских описаниях, в изображении героев выделяем гиперболу как основной художественный прием в слитном единстве со всем изобразительно-выразительным богатством бурятского языка.

Впешность Алма Мэргэн является, как мы писали. исключительной в улигерах. С развитием эстетического вкуса людей женский портрет в улигерах получает более возвышенный, лирический характер. В этих традиционных поэтических описаниях наше внимание привлекает прямое соотнесение женской красоты с явлениями природы. Народ не просто сравнивает красоту любимых героинь с солнцем, с месяцем, развитое эстетическое чувство творцов произведений позволяет им тонко подметить взаимопереходы цвета в природе. Здесь и внимательное наблюдение за растущим месяцем, его увеличивающаяся яркость становятся предметом любования так же, как и переливы солнечного света. Например, в улигере «Бойлон Гсохон дуугэй. Богдони Хубшэ мэргэн» сказителями любовно обрисован портрет сестры богатыря. Вот она приезжает в гости к соседнему хану, и народ в изумлении расступается перед чудной красавицей:

Бойлон Гоохон дүүхэй Баруун хасараа толондо Бурууни монгол толотуулжа, Зүүн хасараа толондо Зүүни монгол толотуулжа Улайжа байһан наранидли уларжа Ургажа байһан һарайндли Гоотожо оробо 6.

Подобно месяцу растущему вошла,
Словно красно солнышко светила,
Силнием правой щеки
Монголов западной стороны освещала,
Сиянием левой щеки
Монголов восточной стороны освещала.

Такое описание очень близко к портрету богатырской девы из казахского эпоса. Кобланды и его друг, запертые в темнице, удивляются неожиданному свету, проникшему к ним.

Не поймут: «Это свет зари? Но сейчас не восход, а закат!» Не поймут: «Это свет луны!

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Кобланды-батыр/Пер. С. Липкина. — В кн.: Казахский эпос / Под ред. И. Сельвинского. Алма-Ата, 1958, с. 123.
 <sup>4</sup> Добрыня Никитич и Алеша Попович. М., 1974, с. 118—127.

<sup>5</sup> Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е изд., т. 13, с. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> РО БФ СО АН СССР, ннв. № 2666, л. 13, улигер «Бойлон Гоохон дүүтэй Богдони Хүбшэ мэргэн».

Он взошел не с той стороны!» Словно день, темница светла: Карлыга свой свет принесла 7.

Популярность образов солнца, луны в фольклоре народов, конечно, не случайна. Так, для древних людей, все еще слитых с природой и целиком зависящих от нее, солнце было основным источником жизни. В своей непосредственной деятельности они выделяли прежде всего утилитарную значимость отдельных явлений природы. По мере осознания себя личностью, вследствие многогранной деятельности человек начинает постигать гармонию в окружающем мире. Развивающееся чувство прекрасного у бурят переосмысливает и нежный цвет зари, и сияние солнечного света, и ровный матовый блеск луны. Увиденное, прочувствованное находит свое выражение в любимых народом фольклорных образах. Поэтому не случайно в творчестве многих народов положительные героини наделяются «солнечными» чертами, их красота сопоставляется с природными явлениями.

В русских былинах о женитьбе князя Владимира красота его невесты Апраксии Романовны дана в поэти-

ческом описании:

...А от лица печет будто красное солнышко, А от затылочка — млад ясен месяц...

Р. А. Бадалов, исследуя азербайджанские народные героические дастаны, пишет: «...Выросшая из древних анимизма и аниматизма, человеческая чувственность преодолевала собственную ограниченность и использовала то, что было найдено в первобытных воззрениях для эстетизации действительности»9.

Трогательно прекрасный образ Налхан Тайжи из улигера «Еренсей» обращает на себя внимание лирической приподнятостью. С большой любовью выписан облик героини, схожий в описании с приведенным выше

портретом русской красавицы:

7 Кобланды-батыр, с. 114.

<sup>8</sup> Женитьба князя Владимира.— В кн.: Былины/Сост.

В. И. Чичеров. М., 1971, с. 89. 9 Бадалов Р. А. Героический эпос и проблема прекрасного (на материале азербайджанских народных героических дастанов). Дис. на соискание учен. степени канд. филос. наук. Баку, 1970, c. 160.

Палхан Тайжи басаган Хоолойеоро болобо hарайн суунаг татаба, Хоолзуураараа болобо Парнай суунаг татаба! 10 У Налхан Тайыси-девицы Шея отсвечивала Лунным сиянием, Горло сверкало Солнечным блеском!

Общность в изображении этих героинь уходит своими истоками в особенности мировоззрения людей. В алтайском эпосе представления о прекрасном имеют общее в смысле соотнесения женской красоты с природными явлениями. Но описание внешности героинь дополняется описанием ее праздпичной одежды и украпений. К идеальным чертам характера относится ее умение говорить точно, метко, видеть ясно, верно. Вот портрет Алтын-Кюскю:

Луноподобное ее лицо на луну не сменяешь,-Как волото, блестело. Солниеподобное ее лицо на солние не сменяешь,-Как серебро, сияло. Лицо круглое, как полная луна, Шеки подобны радуге. Взошедшей луны она прекраснее, Лучей утреннего солнца краше. Несказанно красивой девицей Девяносто косичек ее По пяток спускаются.

Семьдесят кос ее По вемле-Алтаю волочатся. Сорок две пуговицы На платье ее сверкают, Шестьдесят две раковины (s Kocax) О поясницу ударяются. Зоркие глаза ее подобны синим ввездам, Явык ее как острый алмаз. Алтын-Кюскю была 11.

Еще более конкретное звучание приобретает эстетический идеал в русской былине «Дунай сватает невесту князю Владимиру». Здесь женский портрет испытал, на наш взгляд, влияние представлений позднего времени и достиг того совершенства (в смысле разработанности), которое стало возможным на более высших ступенях развития былевого эпоса. Идеальная красота суженой видится в том, чтобы

> ...девиия стадном стадна, А стадном еде стадна да ростом высока, Тиха-модна походочка павиная,

11 Маадай-Кара. Алтайский героический эпос / Пер. С. С. Суразакова. М., 1973, с. 416-417.

<sup>10</sup> Еренсей / Подгот. текста, пер. и примеч. М. П. Хомонова. Улан-Удэ, 1968, с. 81.

А тихо-смирна где речь была лебединая, А очи ясны у её будто у сокола, Черны брови у её будто у соболя, А ресницы у её да два чистых бобра, А ишше ягодницы да будто маков цвет. Лицё бело у её да будто белый снег, А руса коса у её до шелкова поеса? 12

В героических сказаниях бурят, отразивших поздние воззрения народа, встречается более полный, целостный портрет женщины, объединяющий в себе отдельные зарисовки. Конечно, портрет остается все еще обобщенным: описываются лицо, глаза, щеки, походка:

Алма Гоохон абхайнь Хоолзуурааринь хархада haра харама шинги. Хоолойгооринь хархада Нара харама шинги, һайхан байба ла. Баруун хасариинь толондо Барууни тайга гэрэлтэбэ, Зүүн хасарынь толондо Зууни тайга гэрэлтэбэ. Ябахадань жангайн гүр00lгэн Жалгадаа дуурайтаба, Бодоходонь болдогой буга Болдогто дуурайтаба Зугаалхадань зуун гургалдайи Жирье пон шинги байба ла, Хэлхэдэнь хорин гургалдайн Жирьенэн шинги байба ла. Дурагар хара нюдээрээ хархадань Огторгойн одон шинги Яларха байба ла, Сахигар хара нюдээрээ харахадань Сагилгаан сагаан тэнгэри шинги Сахилзаха байба ла. Хотолзомо хулаһан шинги бэетээ. Нахилзама параћан шинги

бэлгэтэй.

На девицу Алма Гохон ваглянешь, На ее кадык ли взглянешь — На луну как будто бы ваглянул. На ее ты горлышко ли взглянешь, Будто бы на солнышко взглянул. Блещет правая щека ее Озаряет правию тайгу. Блещет левая щека ес --Освещает левую тайгу. По долине ли она идет, Там коза, встречая, голосит, С бугорка ли, с горочки встает, Там марал призывное трубит. Песии, что она поет, походят На рулады сотни соловьев, Речи-разговоры-то походят На рулады двух десятков соловьев. И сияют, словно звезды неба, Ясно-черные ее глаза, Иль сверкают молнией на небе Ярко-черные ее глаза. Камышу подобно тело гибкое. Как сосенка — тело стройное, Восемьдесят восемь кос имеет. Певяносто девять кос имеет. Немсно-мягко ставит ноги — Цветы неэкные растит,

Наян найман шаажатай, Ерэн юнэн гэзэгэтэй байба ла. Пахир-нахир гэшхэжэ Нарин сэсэг ургуулажи байба, Хотор-хотор гэшхэжэ Холбоо сэсэг ургуулажи байба <sup>13</sup>.

Плавно-плавно ставит ноги — Цветы парные растит.

В сравниваемых портретах мы видим различие эстетического вкуса создателей произведений. Определенный быт каждого народа, традиции, присущие им нравы влияют на развитие эстетического чувства. Справедливо утверждение Ю. Б. Борева о том, что «национальный характер эстетического чувства обусловлен конкретным своеобразием общественно-исторического опыта данного народа» 14. Несомненно, в эстетических возэрениях народа, занимающегося скотоводством, прежде всего обнаруживается влияние скотоводческого быта людей. Потому в улигерных описаниях бурят встречаются строки:

Нахир-нахир гэшхэлжэ, Пабпа — ногоо ургуулжа, Хотор-хотор гэшхэлжэ, Хони-хурьга мяаруулжа байна <sup>15</sup>. Плавно, медленно наступит — Травы-зелень прорастают. Нежной поступью шагая, Овец блеяние вызывает.

Здесь слова «нахир-нахир» и «хотор-хотор» образуют парные сочетания, как и слова «набша-ногоо» (букв.: листья, зелень, трава), «хони-хурьга» (овца, ягненок). Семантика слов заключает в себе общее родовое понятие зелень — «набша», овца — «хонин» и болсе частное, единичное — трава, ягненок (ногоо, хурьга). Употребление этих понятий в парном сочетании образует как бы множественность предметов, на которые распространяются обаяние, красота героини, повторение же в целом синтаксической конструкции «ступает плавно» («нахир-нахир гэшхэлжэ», «хотор-хотор гэшхэлжэ») несет художественно-выразительную функцию, подчеркивая изящность героини, ее стан, походку; повторы в органичном единстве с гиперболой служат

<sup>12</sup> Дунай сватает невесту князю Владимиру.— В кн.: Добрыня Никитич и Алеша Понович, с. 135.

 $<sup>^{13}</sup>$  РО БФ СО АН СССР, инв. № 1482, л. 4—6, улигер «Хан Сэгсэй мэргэн».

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Борев Ю. Б. Основные эстетические категории. М., 1960, с. 129.

<sup>15</sup> Бойлон Гоохон дүүтэй Богдони Хүбшэ мэргэн, л. 63.

для большей художественной выразительности изображения.

Следует заметить, что повторение — излюбленная поэтическая фигура в улигерах — в создании портрета героинь играет важную роль. Наряду с широким использованием тропов (метафоры, гиперболы) в обрисовке портрета героинь сказители прибегают к медленному эпическому повествованию. Описывая внешность персонажа, они говорят о сиянии левой щеки, затем повторяя этот же оборот — о сиянии правой щеки, тем самым усиливая у слушателей ощущение полноты изображения. Портреты героинь Бойлон Гохон, Налхан Тайжа являются традиционными для всех улигерных образов.

В бурятских улигерах подчеркивается созидательпое начало женских персопажей, дающее жизнь, движение всему сущему в окружающей природе. Потому воспевается плавная, грациозная, легкая походка героинь, вызывающая блеяние овец, рост трав и цветов. Рефреном звучат слова:

Хотор-хотор гэшхэлжэ, Холбоо сэсэг ургуулна...16 (Походкой) плавной она cmynaem -Цветы (следом) прорастают...

Здесь можно было бы провести аналогию с другими сказочными красавицами, несущими в себе идею богатства, счастья. В фольклоре многих народов встречаются героини, славящиеся своим чудесным даром выплевывать изо рта золото, у других слезы падают в виде драгоценных камней или следом появляются горностаи и лисицы.

Интересным представляется, на наш взгляд, и другой тип красоты, встречающийся в бурятском эпосе. Портрет героинь, наделенных этой внешностью, лаконичен, построен, в основном, на одном изобразительновыразительном приеме - метонимии:

Гэрээр дүүрэн һанаата, Гэрэлээр дүүрэн шарайта, Түмэн елдэ яргалта Түмэн Яргалан абхайда 17

К Тумэн Яргалан, у которой Желании полная юрта, Красоты полное зеркало, Счастья на десять тысяч лет.

16 РО БФ СО АН СССР, инв. № 1586, л. 63, улигер «Алтан

Шагай хубуун». 17 Абай Гэсэр, с. 50. Подобной красотой награждается и другая героиня, жена Алтан Гасуу. См.: РО БФ СО АН СССР, инв. № 2670, л. 1-3, улигер «Алтан Гасуу».

В характеристике Тумэн Яргалан этическое и эстетическое служат единой цели — созданию нравственновозвышенного образа. Пожалуй, даже этический идеал доминирует в характере этого персонажа. Внешняя красота ее гармонирует с богатством души. Все описание подчинено раскрытию внутреннего содержания. Имя героини не только обусловлено поэтической структурой речи, игрой образных, ярких словосочетаний, но оно заключает в себе символику счастья. Тумэн Яргалан отличает верность мужу, абсолютная преданность. Она пает достойный отпор коварным замыслам дядюшки Хара Сотон, склоняющего ее к измене Гэсэру. Когда речь идет о жизни или смерти тяжело больного богатыря от ядовитого желтого тумана, для спасения его героиня, жертвуя собой, отправляется к мангадхаю-чудовищу. Видимо, в этом мотиве все еще проявляется относительная самостоятельность женщины, героическое начало в ее характере.

Красота Тумэн Яргалан являет собой нечто среднее между красотой Алма Мэргэн, выделяющейся своим богатырским обликом, и изящной внешностью Урмай Гохон (все эти женщины — жены Гэсэра). Здесь наиболее очевидно прослеживается эволюция от архаических представлений о прекрасном (когда портрет героинь, их идеальная красота виделись народу в их большой физической силе, в укрупненных чертах лица, в его ярком цвете) до таких эстетических воззрений, которые красоту женщин уже предполагали в их нежпости, легкости тела, в его изящной гибкости, даже в каких-то фантастических, неземных признаках, как

например, у Урмай Гохон:

Лайдын ерлэнгээннээ абша бутээһэн, Огторгойн улаан шарга наранаар Охисооной пайхан 18.

Такой красоты, Как небесное красное солнышко, Красоты, созданной из земного сияния.

Конечно, приемы создания портрета основаны на тех же древних традициях (сравнение с природой), но тональность, смысл изображаемого уже несколько иные, более «современные».

<sup>18</sup> Абай Гэсэр, с. 55. Пер. изменен нами.

В отличие от многих женских персонажей бурятского эпоса образ Урмай Гохон совершенно пассивен. Но тем не менее сказители обрисовывают ее портрет, ибо красота героини становится основным «нервом» повествования. Как красота Елены в «Илиаде» Гомера явилась причиной Троянской войны, так и в «Гэсэре» Урмай Гохон представляет объект для захвата.

Следует отметить, что в апализируемом унгинском варианте «Гэсэра» вообще красота женщин становится движущей причиной развития событий. Красота Тумэн Яргалан стала предметом устремлений дядюшки Хара Сотон и чудовища Абарга Сэсэн, красавица Урмай Гохон оказывается в руках противников Гэсэра.

Любопытны слова чудовища Абарга Сэсэп, обращенные к Тумэн Яргалан. Образная, метафорическая речь в данном случае четко выявляет характер персонажа:

hайн хүүн hанаагаараан ерэбэш гэжэ, hайхан хүүн Шарайгаараан үзүүлбэш гэжэ...10 — Хороший человек, По своему ты экселанию пришла, Красивый человек, Свой облик ты показала...

Здесь вовсе не преклопение чудовища перед красотой женщин, а его сильная радость по случаю легкой победы.

Таким образом, в унгинском варианте «Абай Гэсэра» эволюция этических и эстетических представлений о красоте женщин наиболее очевидна. По свидетельству А. И. Уланова «...унгинский эпос отличается от эхирит-булагатского тем, что причудливо сочетает в себе древние охотничьи и более поздние скотоводческие мотивы... и что... унгинские улигеры об «Абай Гэсэре» связаны с устной основой монгольской «Гэсэриады»<sup>20</sup>.

Как было замечено выше, этическое и эстетическое представляют слитное единство в изображении персонажей. Но порой этическое преобладает в характеристике образов.

<sup>19</sup> Абай Гэсэр. с. 99. <sup>20</sup> Там же, с. 4—5, 8. Пожалуй, развитие этического в творчестве народа становится возможным тогда, когда первобытный человек начинает осознавать себя коллективным индивидуумом, осмысливает различные взаимоотношения, в которые он вступает с другими индивидами. В мышлении древнего человека в ходе его общественной практики вырабатываются определенные нравственные критерии, возникают понятия долга, чести, складываются моральные принципы. Постепенно, по крупицам в сознании людей создается идеал человека: воина-богатыря, охотника, в период складывающихся семейных отношений — матери, жены.

Совпадение эстетических и этических идеалов наблюдается в высокопоэтичных образах воскресительниц. Народная фантазия пополнила галерею женских персонажей оригипальными образами:

Барууп хасарайнь толондо Баруунай улад зон Гүр сайба гэжэ, Гнеэгээ hаахаа бододог юм. Зүүн хасарайнь толондо Зүүнэй хүн зон Гүр сайба гэжэ Гнеэгээ hаахаа бододог юм. Ггырһэн хүнине баяжуулдаг, Гхэһэн хүнине амидыруулдаг юм.

Сияние правой ее щеки За утренний рассвет приняв, Народ западной стороны Встает доить коров. Сияние левой ее щеки За утреннюю зарю приняв, Люди восточной стороны Встают доить коров. Бедных она обогащает. Мертвых воскрешает.

Портрет суженой-воскресительницы дан в тех же традиционных рамках, что и облик сестры богатыря. Здесь нет строгой индивидуализации героинь. Но заметим одну важную деталь в данном описании: указание функции персонажа, т. е. суженая богатыря обладает чудесным даром — умением оживлять; новое привнесение: наделять богатством бедных.

Создавая портрет героинь, сказители ограничиваются общей характеристикой. В их представлении прекрасное лицо героини подобно свету солнца или луны. Таким определением исчерпывается в основном портрет героинь. Вся остальная положительная или отрицательная характеристика вытекает из поступков и деяний

<sup>21</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1586, л. 21—22, улигер «Алтан Шагай хубуун».

самого эпического персонажа. Это, в свою очередь, определяет то, что часто образы, несущие в себе нравственное начало, не имеют в эпических произведениях портрета. Облик героинь воссоздается из их деятельности, направленной на благо или во вред богатырю, основному носителю идей улигеров. Высоко нравственны и прекрасны те героини, поступки которых имеют цель — утверждение жизни, мира, добра, счастья на земле.

Показательны в этом отношении другие образы деввоскресительниц. Создатель этих образов не сосредоточивает внимание слушателей на их портретном описании, рождении и жизни. Заго эти персонажи наделяются необыкновенными качествами:

Зүүнэй зүүн урда зүгтэ Тэнгэриин гурбан хүүхэд бии юм, Тхэсэниие амидыруулдаг, Ггээрсэниие баяжуулдаг...<sup>22</sup> На юго-восточной стороне Три небесные девы экивут, Умерших они воскрешают, Бедных обогащают.

Это описание, раскрывающее суть функции воскресительниц, является паиболее традиционным. Указание местонахождения героинь, необычный дар определяют сказочность изложения, хотя здесь употреблены самые обычные слова. Образность создается сочетанием этих слов, построением фраз, самой поэтической структурой речи.

Иногда описание может быть более развернутым за счет перечисления иных возможностей героинь:

Эсэгэ Малаан тэнгэрэй Отхон оо hор басаганийн hохор хү нюдэтэй болгохо, hоро гэнымай эбэртэй болгохо, Үгыр hэн хү баян болгохо, баяжуулха, Мертвых воскрешающая, Бедных обогащающая, Младшая дочь Эсэгэ Малаан тэнгрия Слепых делает эрячими, Безрогим дает рога...

Үхэhэн хү ботхоохо юм...<sup>23</sup>

Если в образах воскресительниц в полной мере проявилась художественная фантазия, определившая их

22 PO БФ CO AH СССР, инв. № 1893, л. 3, улигер «Арбан

сказочность, то, например, в улигере «Гэсэр» героини более земные.

В эхирит-булагатском варианте «Абай Гэсэр-хубун» у богатыря имеется две жены: Санхан Гохон и Гагурай Ногон, о третьей, Толи Гохон, упоминается как о суженой, так и не ставшей женой Гэсэра.

Создатель образов двух первых жен Гэсэра использует прием контраста. В характеристике Санхан Гохон нет описания ее внешности. По всей вероятности, образ возник раньше, чем получил свое развитие в эпосе жен-

ский портрет.

Впервые Санхан Гохон предстает перед слушателями, когда происходит встреча с ней Гэсэра. Богатырь приезжает свататься к своей суженой. Их встреча передается через традиционное описание угощения героиней своего жениха. Мотив угощения, нашедший большое распространение в эпосе бурят, свидетельствует еще об одной характерной для их быта жизненной детали. Гостеприимство проявлялось и в том, что буряты прежде чем начать знакомство, обычно приглашали к столу, а затем уже в неторопливой беседе выясняли цель приезда, желания гостей. И от того, насколько радушно проходит угощение, составляется мнение о гостеприимстве и даже о характере хозяев. Потому не случайно отрицательные персонажи бурятского эпоса угощают богатырей червивым чаем, ядовитым перегоном арахи, различными зельями.

В данном случае мотив угощения несет смысловую нагрузку: для сказителя важно обратить внимание слушателей на действия героини, которые зримо оттеняют образ самого богатыря. В обрисовке героини этическое находит сильное и яркое выражение. Хотя в улигере нет описания красоты Санхан Гохон, ее образ действует впечатляюще. Красота героини раскрывается

в верности Гэсэру, в ее цельной натуре.

В сказании последовательно создается образ идеальной жены, помощницы, друга, доброй матери. Потеряв и прождав пять лет мужа, Санхан Гохон в облике золотого жаворонка летит на помощь Гэсэру, превращенному мангадхайкой в ярко-рыжую лошадь. А затем с присущей ей настойчивостью она приводит богатыря в его истинное, человеческое состояние. Восстанавливая настоящий облик Гэсэра, Санхан Гохон омывает

табан насатай Абаадай мэргэн».
<sup>23</sup> Там же, инв. № 1840, л. 53, улигер «Алтан Сэгсээ хүбүүн».

его водой пелебных источников. Вообще, искусство пользования дарами природы передано в поэтическом творчестве бурят с большой художественной силой. В устах героини звучит эстетическая оценка, данная народом явлениям природы:

...Ю нун булайе унан даа Арюун юумэ байнал даа. Ехэ тайгуйн арсал даа hайхан юумэ байнал даа <sup>24</sup>. Вода девяти родников. И прекрасен Великой тайги можносевельник.

В этом отрывке улавливаются и преклонение человека перед величием природы, и гордость утвердившегося хозяина, и все еще тесная близость людей к природе.

Здесь утилитарная значимость явлений познанной природы проявляется в тесном переплетении с эстетической. Человек все внимательнее вникал в суть явлений, постигая шаг за шагом законы объективной действительности, раскрывал все новые и новые свойства окружающего его мира. Многообразная деятельность индивида, осознание своего собственного «я» в природе и обществе формируют его эстетическое отношение к миру, открывают прекрасное в природе.

Сказители ставят в заслугу Санхан Гохон ее умение пользоваться растениями и лечебными источниками, обращая их свойства на пользу богатыря. Личность ее предстает в улигере в героическом свете, несмотря на то, что она не совершает никаких подвигов. Величие героини раскрывается в обыденной, в земной жизни. Подчеркивается ее трезвый и глубокий ум. О грозящей богатырю опасности Сапхан Гохон

Мэдээн сайндаа мэдэбэ, Прозорливым узнала умом, Ухаан сайндаа ойлгобо 25. Поняла рассудком светлым

Героической обрисовке образа не помещали поздпейшие мотивы, привнесенные в улигер. Так, например, когда Санхан Гохон тайно последовала за Гэсэром на небо, желая узнать причину оборотничества своего мужа, долгое время представавшего перед ней в облике

<sup>25</sup> Там же, с. 52.

соплячка, богатырь крайне возмущается и даже грубит:

Гуули шара собооринм Голторуулжа орхихош хами. Энэ ханай голхон дайда хоерым Бурхидуулан орхихош хаям! Энэ эмэ шамай Отторго обдо юун хапай хүтэлөө һэм?...26

Мой бронзовый, экселтый собор Испоганишь, Долину, всю землю мою Осквернишь! Да и кто тебя, баба, на небо

В словах богатыря улавливается та атмосфера мрака и унижения женщин, которая царила в прощлом в патриархальном обществе. Но народное поэтическое творчество, по сути своей оптимистическое, жизнеутверждающее, не могло воспевать забитость и безволие порабощенных женщин. Оно повествовало миру о подлинно прекрасных, свободолюбивых героинях.

И образ Санхан Гохон «заряжен» такой силой народного оптимизма, что легко преодолевает барьер господствующего при патриархате взгляда на женщин.

С любовью и восхищением следят слушатели за жизнью этой героини в сказании. В повседневных делах и внимании к близким обнаруживается душевная доброта Санхан Гохон. Высокой похвалы и благодарности заслуживает она от престарелых родителей Гэсэра:

Санхан Гохон дүүхээн Эннэнээ ууртай бэрхэ түргэн Была бы сердитой и элой, халан. Юугоорээ тунужа һуугаа гэжэ һанааб ши? Тэрэ мэни — гэнэл би — Улдоодшье һуухадам Мэдэжэ асаран үхэ юмэл, Наараадшье һуугаа хадам Мэдээд хубсалуулаад һууха

юмэл 27.

— Коль Санхан Гохон-духэй Не давала б мне пищу она, Хоолой хоши үгөөл үгээ хадан Чем бы питалась я, думаешь  $m \omega$ ? Невестка моя, говорю, Приносила мне пищу, Узнав, что голодной симсу; Одевала меня, Догадавшись, что мерзну.

Слушателям особенно понятна эта оценка человечности героини. Известно, что у бурят сильно развито чуство почитания старших. Часто советы стариков становились определяющими в жизни молодых, к мнению седовласых прислушивались с глубоким уважени-

<sup>24</sup> Абай Гэсэр-хубун. Эпопея (эхприт-булагатский вариант), ч. 1 / Подгот. текста, нер. и примеч. М. П. Хомонова. Улан-Удэ, 1961, с. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Там же, с. 47.

<sup>27</sup> Абай Гэсэр-хубун, ч. 1, с. 210.

ем. В патриархальном обществе авторитет старейшин был непререкаемым в семье и особенно для невестки. И здесь, в сказании, мы видим эти добрые отношения

между Санхан Гохон и стариками.

Антиподом Санхан Гохон выступает вторая жена Гэсэра — Гагурай Ногон. Очень своеобразно раскрыт в улигере этот персонаж. Гагурай Ногон посвящены многие строки сказания. И это не случайно. По своему содержанию ее образ сложный, объединивший в себе противоречия человеческого характера. Конечно, здесь излишне говорить о психологизме образа, ибо для эпоса он еще не свойствен, но важно заметить, что в одном и том же произведении художественное изображение персонажей различно. Если мы выше отмечали, что портрет Санхан Гохон отсутствует, то в изображении Гагурай Ногон сказители используют множество красок, наделяют ее традиционной для эпических красавиц внешностью:

Хоолоероо болобо hарайн hуунаг татаба, Хоолзуураараа болобо — Наранай суунаг татажа Суугаа гэхэн юмэ лэ. Баруун хасарайн толондо Баруунай лэ амитан Гүрэйн сайгаа үдэриин гэйгээ! гэжэ Гнеэ гүүгээ hаажа байгаа

Үнөэ гүүгээ hаажа байга гэхэ юмэ лэ.
Зүүн хасарай толондо Зүүнээ лэ амитан
Үүрээн сайгаа, үдэрнин гэйгээ гэжэ

Үнсэ гүүгээ hаажа ла Байгаа гэхэ юмэл даа <sup>28</sup>. Сиянье луны
Своим горлышком (песней)
пленяя,
Сиянье солнца
Иленяя гортанною (песней)
своей
Ири сиянии правой щеки
Люди правого края
Доили коров, кобылиц,
То (сиянье) считая зарей.
Ири сиянии левой щеки
Люди левого края
Доили коров, кобылиц,

То (симпье) считая зарей.

Пожалуй, такое поэтическое описание красоты стало возможным на более высокой ступени художественного развития эпоса, когда в активном багаже певцов накапливается богатство художественно-эстетических средств для выражения своих мыслей, эмоций, своего творческого дара.

Познакомив слушателей с Гагурай Ногон, сказители не прерывают повествования о ней. Говоря о Гагурай

Ногон, они проводят свою мысль о том, что внениняя красота еще никак не характеризует героиню, важны ее дела, поступки. Поэтому не случайно у нее оказываются такие волшебные предметы, которые могут творить чудеса: белый шелковый платок способен воскрешать мертвых, обогащать бедных, бело-серебряный ковт — благословить и принести успех человеку в дальней дороге. Заметим, что героиня не сама владеет даром оживлять мертвых, как девы-воскресительницы, а только лишь является обладательницей чудесных предметов, которые так и не находят своего применения.

Постепенно положительная интонация меняется разоблачением внутренней пустоты Гагурай Ногон. В ее характеристике большую роль играет отношение к ней других персонажей сказания. Так, в словах Санхан Гохон:

Гагуурай Ногоон дүүхээ лэ  $\Gamma$ агуурай Ногон-духэй, Орой болсо унтаалам! —  $\Gamma$ агурай Ногон-духэй,  $\Gamma$ агурай Ногон-духэй Ногон-духэй,  $\Gamma$ агурай Ногон-духэй,  $\Gamma$ агурай Ногон-духэй,  $\Gamma$ агурай Ногон-духэй,  $\Gamma$ а

кратко, лаконично обрисован образ жизни второй жены Гэсэра.

В сознании народа сложилось представление о том, что трудолюбивый человек поднимается с зарей. Такова Санхан Гохон. Слушатели легко могут представить обеих жен богатыря, отличающихся друг от друга, как день и ночь.

Кульминационным моментом обличения явилась встреча Гагурой Ногон с мангадхайкой. Зло и коварство подсказали мангадхайке, что преувеличенное самолюбие младшей жены Гэсэра может помочь склонить ее к предательству. В своей речи, обращенной к пей, мангадхайка на этом и делает акцент:

— Хүүни хойно ябаһан хүүхэн Ходо хүлэһэншэ ябаха юмэл. Хүүнээ урда эзы лэ Хатап дэли һууха юмэл... Гурбан хани хүбүүтээ лэ эзы, Шамай хани бозо нэгэ уухада!

гэжэ сохихол, Буруу хара! гэжэ үлдэхэл. Если будешь второю (эсеной), То служсанкою вечною будешь. А ежсели первою будешь женою, То ханшею будешь... А баба с тремя-то детьми Станет бить тебя, чтобы бардой ты питалась!

Выгонять тебя станет смотреть га телятами!

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> **Аб**ай Гэсэр-хубун, ч. 1, с. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> **Абай** Гэсэр-хубун, ч. 1, с. 135.

Боен хама! гэжэ сохихол. Борбито хүлөөлэ Бохид гэжэ һуухал гүйш!... Үлгэнээ басаган бэшэ хашам, Үндэр сэгээн тэнгэриин басаган ха шам! 30

Станет бить тебя, чтобы ты мусор мела!
Ты, ноги в коленях сгибая, Ни разу не сядешь!...
Не дочь ты земли, ты же дочь ведь высокого светлого неба!

В этой речи просматривается бытовая деталь из жизни бурят, которая может быть объяснена этпографическими данными. Так, например, Б. Э. Петри пишет, что «полигамия у бурят явление довольно обычное... между обеими женами устанавливаются сразу очень строгие и определенные отношения. Первая жена называется «туруне хамгыи» или «ехе изи», вторая жена — «хуле хамгын» или «бишехан изи». В доме всем хозяйством распоряжается первая жена, которую вторая зовет «аха» (старшая моя сестра) и по имени звать ее не должна. Младшая относится к старшей весьма почтительно и должна во всем ее слушаться»<sup>31</sup>.

В улигере Гагурай Ногон не склонна мириться с положением младшей жены и уходит к мангадхаю, противнику своего мужа. Напомним, что уход жены к врагу мужа встречается в улигере «Еренсей». Ничем не мотивируя свой поступок, Унтан Дурай оживляет убитого Еренсеем мангадхая и приводит к себе в дом.

В мотиве измены, возможно, лежат глубоко архаичные моменты. Вероятно, в намяти сказителей или сохранились отзвуки былого независимого положения женщины, когда она была свободна в своих поступках, или же отразились сложности становления семейно-родственных отношений. Но, во всяком случае, с развитием патриархальной семьи, подобные поступки женщин осуждаются, а затем применяется и наказание неверных жен. Месть за измену совершается или сыном (улигер «Еренсей»), или самим богатырем (улигер «Абай Гэсэр-хубун»).

Надо отметить, что образ Гагурай Ногои, воплотивший внутреннее уродство, не единичен. Изображение отрицательных персонажей в улигерах очень своеобразно: здесь особенно возрастает роль этического.

<sup>30</sup> **Абай** Гэсэр-хубун, ч. 1, с. 129—130. <sup>31</sup> **Петри Б. Э.** Брачные пормы у северных бурят. Иркутск, 1924, с. 16. Очень часто на пути богатырей встречаются женщины, несущие им зло. Чтобы скрыть свои коварные замыслы, они перевоплощаются в красавиц. В одном из улигеров богатырь, отправившийся в дальнюю дорогу, встречает на своем пути красивый дом. Войдя в него, увидел прекрасную девушку. Вот как об этом повествуют сказители:

Хоолойгоорон нара харама, Хоолзуурааран һара харама, Иэгэ һайхан абхай Алиганайн шэнээн торгоор Арбан захатые оежи, Урайгшан хаяжа һууба ла; Хурагани шэнээн торгоор Хорин захатые оежи. Хойшон хаяжи һууба ла 32. Красоты необычайной девица
Горлом своим солнце
отражает,
Кадыком своим месяц
отсвечивает,
Из шелка размером с ладонь
Десять сшила изделий,
Перед собой их бросая;
Из шелка размером с палец
Двадцать сшила изделий,
Назад их отбрасывая...

В этой лаконичной, но удивительно емкой зарисовке налицо мастерство художника слова. Используя богатые изобразительные средства, сказитель лепит черты этой лжегероини. Здесь и гипербола, и сравнения, и эпитеты, и поэтическая градация. Последовательно создается образ этого персонажа. Сказитель показывает и внешнюю красоту, и необыкновенное мастерство (умение изготовить из отрезка величиной с ладонь, с палец десять и двадцать изделий)<sup>33</sup>. Не ограничиваясь этими характеристиками, сказитель прибегает к помощи портрета в традиционном его описании, включая сюда и рассказ о походке. Вот как об этом говорит-

Алиганайн Арбан Хурагани Хорип

В то же время эта поэтическая особенность несет на себе смысловую нагрузку — подчеркнуть необыкновенное, сказочное умение мастерицы.

<sup>32</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 2678, л. 32, улигер «Яндагар зээрдэ моритой Яндай мэргэн хүбүүн». Подобные персонажи встречаются в улигерах «Хаан Сэгсэй мэргэн» (РО БФ СО АН СССР, инв. № 1482, л. 22), «Гунан зээрдэ моритой Гунхабай мэргэн хүбүүн» (там же, инв. № 1491, л. 39—41) и в других свазаниях.

за При анализе дапного отрывка как будто бы обнаруживается противоречие. Из шелка размером больше (с ладонь) изготавливается изделий меньше (десять), чем, например, из отрезка размером с палец (двадцать). Вытекает эта неточность из поэтической структуры отрывка, построенной на аллитерации:

ся в улигере (девушка встала и пошла за чашкой, чтобы отравить богатыря ядовитым чаем):

Ялгайн олон сэсэгүүди Найгаћан — натхаћан шиги. Хотор-хотор ябажи байба ла; Хаяа хажууһан ерэхэдээ, Хадайн олон ургы һуудии Хэлбэлзэпэн — хэлтэлзэпэн шиги, Нахир-нахир ябажибайба ла <sup>34</sup>.

Как ступала она плавно. Так цветы напоминала, Что растут в ложсбине, Клончсь и качаясь. И обратно мягко Как она ступала, Так с подснежениками схожа. Что в горах растут качаясь.

Но богатырь, предупрежденный своим конем о коварстве этих красавиц, скрывающих под идеальной красотой натуру чудовищ — мангадхаек, держится настороже. И как только красавица подносит чай, богатырь выливает ей на голову червивый чай или же в некоторых сказаниях бросает чашку в очаг и тотчас же пламя охватывает мангадхайку. Так бесславно погибают эти отрицательные персонажи от своего же оружия.

Лейтмотивом улигеров является мысль, что истинно прекрасны в человеке не столько внешияя красота, сколько высокие внутренние качества - благородство, нравственная чистота, духовное богатство, которые определяют прием раскрытия характера персона-

жей через их поступки.

Интересно заметить, что мангадхайки из бурятских улигеров многими чертами схожи с отрицательными персонажами калмыцкого эпоса. Тот же железный клюв, те же повадки, чувство ненависти к богатырям. борющимся против зла. Чтобы расправиться с богатырями, они также превращаются в юных красавии и преподносят усталым баторам пиалу с аракой (в улигерах мангадхайки угощают их червивым чаем). Но богатыри разгадывают их замысел. Разъяренные этим, мангадхайки проклинают богатырей:

> Ты побревговал брагой моей,— Будешь сломлен отвагой моей! Ты со мной познакомишься вновь. Долго буду сосать твою кровь, В сердце клюв экселевный вонацв! 35

35 Джангар. Калмыцкий народный эпос / Пер. С. Липкина.

Элиста, 1971, с. 109.

В приведенном отрывке эта отрицательная героиня как бы сама срывает с себя маску внешней привлекательности и наружу выходит тщательно скрываемое уродство натуры, обнаруживаются повадки диких зверей и хищных птиц.

В бурятских сказаниях встречаются места, поразительно напоминающие сцены из «Джангара». К при-

Сарюун тэрэ басаган Саб харайн бодожо Гупхабай мэргэн тээшэ Түмэр хушуугаа залажа, Толгой уррун сайгаа Тонгоруулжа адхабал дэ 36.

Прекрасная та девица Вдруг вскочила. Железный клюв на Гунхабая Внезапно тут жее обратив, Вылила на голову тот чай, На молодца опрокинула.

Аналогичные ситуации и подобные персонажи есть в алтайском эпосе. Например, в сказании «Маадай-Кара» дочь хана подземного царства Кара-Таади, чтобы обольстить богатыря и выйти за него замуж, также принимает облик прекрасной суженой героя.

В таком показе отрицательных персонажей, несомненно, кроются этико-эстетические воззрения народа. «Не все красивое подлинно прекрасно, ибо внешне красивое по своему глубокому существу может быть

и уродливым, безобразным, низменным»<sup>37</sup>.

Изображение и последовательное раскрытие отрицательных образов (от внешне красивого до внутренне безобразного) возможны, на наш взгляд, на более выс-

шей ступени развития былевого эпоса.

Архаический пласт эхирит-булагатских улигеров свидетельствует о прямолинейном показе отрицательных персонажей. Внешнее уродство предполагает внутреннюю несостоятельность мангадхаек, и поступки героев эпоса, направленные против богатыря, основного носителя идей улигеров, характеризуют их как отрицательные образы.

Некоторое психологическое углубление в изображении отрицательных персонажей, представленных выше, создает художественное разнообразие в системе

улигерных образов.

37 Борев Ю. Б. Основные эстетические категории,

c. 127-128.

<sup>34</sup> РО БФ СО АН СССР, нпв. № 2678, л. 32, улигер «Яндагар зээрдэ моритой Яндай мэргэн хүбүүн».

<sup>36</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1491, л. 40, улигер «Гунан зээрдэ моритой Гунхабай мэргэн хүбүүн».

Если в изображении положительных героинь используется все богатство прекрасного, возвышенного, то основной характеристикой отрицательных образов является безобразное, пизменное, т. е. разграничение проводится путем яркого контраста.

Примечательна внешность таких персонажей, как небесная девица,— им свойственны грубая физическая сила, недалекий ум, жестокость. В улигере «Хаан

Сэгсэй мэргэн» говорится:

Боори шинги болдогор хүхэтэй, Хада шинги хандагар уусатай, Тэнгэриинь тэнэг басаган, Огторгойн үлүү үхин, Түмэр хара гохо барижи Үхэһэн хүүе Үхүүлэн үгэй барижи, Уруудаһан хүүе. Уруудалан үгэй алажи байба 38.

Небесная глупая девица
С бугристыми, как холмы, грудями,
С крестцом огромным, как гора,
На крюк экселевно-черный Людей вздевает,
Мучает их,
Не давая умереть,
Над падающими издевается,
Не давая им упасть.

Безобразная вненность, как повествует сказитель, полностью соответствует глупости (тэнэг), жестокости нерсонажа. Сравнение частей тела с горой в описании не случайно. Внимание древнего человека, созерцающего природу, в первую очередь, привлекали внешние размеры, цвет и затем уже внутренние свойства явлений, которые ассоциировались в его сознании с собственной физической организацией. И в то же время огромные масштабы гор, труднодоступные и потому непонятные для древних, а следовательно, угнетающие, порождали в них чувство страха или преклонения.

В данном отрывке сравнение с горами подчеркивало рост, величину, дикую силу персонажа, в соединении с глупостью они становились особенно опасными для богатырей. И тем ярче подвиг последних, осмеливнихся выступить против такой чудовишной силы.

Описывая внешность персонажа, сказители недвусмысленно выражают свое отношение к их неприглядным делам. Коварная и злая небесная дева вооружена варварским орудием — крюком, которым мучает своих

невинных жертв. Здесь указывается и материал, из которого изготовлен этот крюк (железный), его цвет (черный) — все это служит показу жестокости, свирепости данного персонажа.

В этом образе, как и во всех других отрицательных, особенно ярко выявляется слитность формы и содержания. Гегель справедливо замечал: «Внешнее есть... то же самое содержание, что и внутреннее. Внутреннее намечено также и внешне, и наоборот. Явление не обнаруживает ничего такого, чего не было бы в сущности, и в сущности нет ничего, что не проявлялось бы». И далее: «Каков человек внешне, то есть в своих действиях (а не в своей внешней наружности, как это само собой разумеется), таков он внутренне...»<sup>39</sup>

Эта глубокая философская истина, выявленная мыслителями, красной нитью проходит в изображении всех отрицательных героев бурятского эпоса. Через портрет, через поступки (основные характеристики эпических образов) рапсоды вскрывают их внутреннюю суть и

вместе с тем весь облик.

В образах этих чудовищ, олицетворяющих собой зло в мировом масштабе, очень мало человеческого, больше подчеркнуто хищное, звериное начало (не случайно встречаются в улигерах мангадхайки, высасывающие кровь богатырей, — «Аламжи Мэргэн»<sup>40</sup>). Описание портрета мангадхаек и других отрицательных персонажей женщин в эпосе бурят имеет традиционную форму. Поэтому большой ряд данных персонажей наделяется одинаковой уродливой внешностью и чертами, говорящими об их жестокости и человеконенавистничестве. В унгинском варианте «Гэсэра» действуют три мангадхайки-сестры, ничем не отличающиеся друг от друга:

Ехэ Енхобой эгэшып Зүбхиип хасар дээрэ унаһан, Хасарынь болоһоо Урал дээрээ унаһан, Уралынь болоһоо Гбсүүн дээрээ унаһан,

У старшей сестры Енхобой Веки на щеки спадали. А щеки на губы спадали, Губы На груди спадали, Груди На пуп спадали,

40 РО БФ СО АН СССР, инв. № 1537.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Гегель. Эстетика, т. 4. М., 1973, с. 391, 392.

Хүхэнынь боло hoo, Хүйнэн дээрээ уна hан, Хүйһэниинь үбдэг дээрээ уна hан. Үбдэгынь үльмээ дээрээ унаhан...41

Пуп (живот) на колени  $cna\partial a_{\Lambda}$ . Колени на ступни спадали...

И так поочередно описываются две другие младшие сестры-мангадхайки. Здесь наблюдаем редкий случай, когда мангадхайка имеет имя, но и тут все три сестры зовутся одинаково, что также обезличивает их. Обычно мангадхайки безымянны. В этом наглядно прослеживается типизация, характерная для эпоса.

Если в изображении положительных героинь рапсоды прибегают к сравнениям, передающим ярчайшие краски природы, создают в целом ощущение возвышенного, жизнерадостного восприятия прекрасного, то облик мангадхаек представляет мрачную, неприглядную и отталкивающую картину безобразного. Более того, используемая народными мастерами слова прямая градация (эпическое подробное перечисление — описание) служит созданию именно приземленного облика мангадхаек: все части лица и тела чудовища как бы падают вниз, тянут их к земле. Таким мангадхайкам, конечно же, не дотянуться до героинь, излучающих собой золотое сияние. Подобно цепким паукам, мангадхайкам ненавистен яркий солнечный свет, они пребывают в вечном мраке. Когда им нужно посмотреть на богатыря, то они с трудом поднимают тяжелые веки («уренлэ зубхияа үргэжэ хараба» — из улигера «hoхор Богдо хан») или подпирают их чем-то:

Тров не пюдэнэйнгов Зубхиие түмэр заадаһаар тэртэдэһэн Зүүн нюдэнэйнгээ зубхиие Ехэ заадаћаар тэртэдэћэн юумэ һууба 42.

Одно веко Столбом экселевным, Другое веко Бревном громадным,  $\Pi$ odnepes, cudum.

Такая подробность в изображении облика мангадхаек, которую мы не наблюдаем в обрисовке положи-

тельных героинь, вызвана тем, что сказители стремились создать у своих слушателей наглядный образ врагов эпических богатырей, врагов, которые могут устрашать людей одним только безобразным видом, не говоря уже об их силе и коварстве. Чем сильнее и безобразнее мангадхаи, тем ярче подвиг героев эпоса, уничтожаюших эти чудовища. Характерным для более древнего периода эпоса является описание портрета жены ставосьмиголового мангадхая, которое также стало традиционным, эпическим:

Хухуй дайдуй хубшэдэ Дархи хонгор азаргатай, Таар ехэ тохомтой, Талхи ехэ эмээлтэй, Талхин хэлин минаатай, Сарил сагаан толгойтой. Самсаалхан хушуутай, Ооши ханай дунда даа Гагсахан шүдэтэй һамгап хүүхэн лэ Золгоо гэхэн юумэ лэ. Минган алда Митан сагаан хэдэргэтэй Байгаа гэхэн юумэ лэ...43

На Хухэе-гемле, на хребте ее Встретил он эксенцину,-Что сысеребиом светло-рымсим, С дерюменым большим потником, С деревянным огромным седлом И с кнутом из замши С кнутовищем из дерева, С ярко-седой головою И с острым лицом, C одним зибом Bo pmy. С комсемялкою белою — В тысячу шагов по длине,-

Вот такая стояла...

Заметим, что здесь принцип создания портрета такой же, какой мы видели в отношении Алма Мэргэнвоительницы: дается описание внешности и атрибутов, характеризующих ее занятие. Но подробности в изображении мангадхайки направлены на то, чтобы вызвать у слушателей резко отрицательное отношение к ней. Всячески подчеркиваются ее уродство, сила, коварство. Перед нами воинствующая противница богатырей в полном вооружении: тут и ее конь, и основное орудие - кожемялка. Через эпитеты, играющие большую роль в данной зарисовке, создатели образа говорят о возрасте персонажа, весьма древнем, через определение цвета («ярко-седая голова» — «сарил сагаан»); кроме того, деревянные принадлежности мангадхайки (кнут, седло, кожемялка) по сравнению с рассматриваемыми выше железными атрибутами выглядят архаичнее.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> **Абай** Гэсэр, с. 229.

<sup>42</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1531, л. 28, улигер «hoxop Богдо хаан».

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> **Абай** Гэсэр-хубун, ч. 1, с. 115.

# Если к данному описанию прибавить еще строки:

Зэд горий нюдэтэй, Зээгэ улаан хушуутай...<sup>44</sup> С меднокруглыми глазами, С красными губами росомахи...,

то возникает полный типичный портрет мангадхаек в бурятских улигерах. Кровожадность этой мангадхайки сказители передают через выразительную деталь: неприятный цвет губ росомахи, торчащий клык, вытянутое лицо, похожее на морду зверя.

Таким образом, рассмотрение женского портрета в в бурятском эносе позволяет сделать следующие вы-

воды.

В эпическом портрете наблюдается эволюция эстетических представлений народа от архаических к более поздним развитым взглядам. Сравним богатырский облик Алма Мэргэн, затем красоту эпических красавиц, соотносимую с явлениями природы (воспеваются уже стан, походка, цвет глаз, щек, блеск горла героинь), и внешность, которая подчеркивает правственную красоту личности (образ Тумэн Яргалан в улигере «Гэсэр» и в др.).

В большинстве улигеров портрет дается разбросанно, небольшими отрывками, но уже в сказаниях из унгинского цикла прослеживается локализованный,

целостный портрет героинь.

В обрисовке положительных женских персонажей сказители прибегают к эстетическим категориям прекрасного, возвышенного, а безобразное, низменное характеризуют отрицательных героинь.

Комическое как категория эстетики не получило

развития в женском портрете.

В описаниях портрета рапсоды используют все богатство поэтического языка (различные тропы, гипер-

болы, градацию, повторы, сравнения).

В героических сказаниях описание портрета женских персонажей, как правило, отличается обобщенностью. Портрет не индивидуализирует образы, традиционное описание красоты или уродства персонажей одинаково для многих улигерных женщин. В некото-

рых сказаниях портрет отдельных женских персопажей вовсе отсутствует. Но несмотря на это, в воображении слушателей улигеров предстают высокопоэтичные возвышенные образы героинь. Такое впечатление достигается включением рапсодами в характеристику персонажей ряда художественных приемов изображения.

r r

В создании женских образов улигеров сказители используют наряду с портретом очень важный и интересный прием — показ женских персонажей через отношение к ним других действующих лиц эпоса. Он дает мастерам народного слова возможность достичь боль-

шей глубины в изображении героинь.

Следует подчеркнуть своеобразие используемого сказителями приема. Они повествуют о жизни и подвигах как будто бы только главных героев эпоса, но в ответственные периоды их жизни рапсоды незаметно, умело подключают других действующих лиц, которые еще более оттеняют важность происходящего. Мир эпических героев представлен в различных сложных взаимоотношениях друг с другом. Действия главных героев вызывают одобрение, восхищение или, наоборот, неприязнь, гнев других, второстепенных лиц эпоса. Активное участие этих персопажей в судьбе главных героев сказаний усиливает симпатию, заинтересованность слушателей в деяциях народных богатырей, помогает им глубже проникнуть во внутренний мир героев, уловить основную идею героических новествований.

Мастерское употребление этого приема создает атмосферу постоянного присутствия в эпосе самого народа. В репликах, замечаниях (даже в отдельных высказываниях, диалогах и монологах) персонажей о главных героях эпоса неизменно присутствует общественное мнение, героическая жизнь богатырей проходит как бы на виду у всех. При рождении героев (например, брата и сестры) собирается весь народ. Почтенпые седовласые старцы нарекают их именами, напутствуют на добрые дела. Отправляясь на ратные подвиги герои обычно созывают своих подданных со всех сторон и объявляют им о своем решении. Рассказчик-народ и народ-персо-

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Жамцарано Ц. Ж. Образцы народной словеспости монгольских илемен, т. 1, вып. 2. Пг., 1914, с. 160.

наж в эпосе разделяют вместе со своими любимыми героями их радость победы над страшными чудовищами, празднуют окончательное истребление зла на земле, женитьбу и рождение у них детей. Все эти поэтические места переданы в ярких традиционных описаниях:

Араяа барабаан сохибо — Араяа зойе гультхаба, Эбэрээ барабаан сохибо — Эбэрээ зойе гультхажа, Наартай ла зугаа зугаалуулба 45.

В северный барабан ударили — Народ северной стороны собрали, В южный барабан ударили — Народ юженой стороны собрали, Прекрасный устроили пир.

Народ принимает участие и в судьбе сестры богатыря, призванной к героическим деяниям вместо погибшего брата. С сочувствием воспринимают окружающие трагическую весть о смерти богатыря и пытаются предостеречь героиню от необдуманного, опасного поступка. Когда та собирается за воскресительницей, которая может оживить ее брата, народ, предвидя трудности, отговаривает ее от тяжелого пути, сопряженного со смертельной опасностью:

Үһэп танай үрбэлгэ,
Үе танай мүгөөрһэн лэ...<sup>46</sup>

Волосы ваши, как пух, Суставы еще только хрящи...

В смысле этих слов, ставших почти афористическими, улавливаются и забота народа о своей еще пеокрепшей героине, и сознание того, что женщина — физически слабое существо, и сомнение, может быть, в успехе дела, ибо за него берется женщина. Но вместе с тем сказывается сильная эпическая традиция, устойчивость поэтических формул, так как в некоторых улигерах мы обнаруживаем, что подобная формула бывает обращена и к герою, еще необретшему богатырскую силу.

Несмотря на уговоры народа, сестра богатыря отправляется в дорогу и привозит воскресительницу к телу погибшего брата. Надо отметить, что многие герочини других сказаний (например, «Айдурай мэргэн» из этого же цикла) оказываются более решительными. Так, Агу Ногон, узнав о смерти брата, только ставит народ в известность о своем намерении найти суженую-

воскресительницу и, не испрашивая разрешения или совета, тотчас же отправляется в дальние земли.

Очень часто богатырь или его сестра, переодетая в одежду брата, встречают на своем пути дом (избушку, шалаш), в котором необыкновенной красоты юноши и девушки состязаются в том, кто из них лучше проявит свое умение и мастерство. Так, героиня Бойлон Гохон из одноименного улигера встретила на своем пути дом, незаметно вошла в него и увидела юношей, вытачивающих наконечники для стрел, и девушек, ткущих золотой шелк. Окончив работу, юноши обращаются к девушкам с просьбой оценить их мастерство. Те говорят:

— Ай тархи бара,
Богдони Хүбшэ мэргэнээ
Хэhэн мүhэдэ ороходоо
Муу hүхээр
Молхиhони хэбэртэй,
Мохой хотигоор
Хараhани хэбэртэй гээд,
Ехэ мүhэдиин голонод
Тэдэ годлиhиин шүдэшхэбэд 47.

— Ай, пропади, голова!
Если сравнить с наконечником
Вогдо Хубшэ мэргэна,—
Похоже,— плохим топором
Затесали,
Тупым ноэком
Обстругали,— так говоря,
Наконечники их отвергнув,
Выкинули те стрелы.

Тут подходит очередь девушек показать качество своего изделия. Молодцы, взглянув на тонкое золотое питье, воскликнули:

— Ай адха гэбэд,
Бойлон Гоохон басагани
Нэхэћэнтнай зэргэлүүлээд
Тэмээни ноо hоор
Тэндэ эндэ хадха hандли
Хониной ноо hоор
Хаана наана хада hандли гэжэ
hөөргээн шүдэжэ үгэбэд <sup>48</sup>.

— Ай, адха!
Если сравнить с тем,
Что Бойлон Гохон-девица
соткала,
То ваше, будто шерстью
верблюжьей
Там и сям прихвачено, будто
Шерстью овечьей
Там и тут прошито,— так
сказав,
Обратно им бросили.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Еренсей, с. 27. <sup>46</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1840, л. 54, улитер «Алтан Сэгсээ хубун».

<sup>47</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 2666, л. 24—25, улигер «Бойлон Гоохон дүүтэй Богдони Хүбшэ мэргэн». В улигере встречается много диалектных слов. В частности, интересна в тексте приводимого отрывка этимология словосочетания — түмэр мүһэ. Мы нереводим его как «наконечник (стрелы)», опираясь при этом на работу К. Кёхальми «Стрелы у центральноазиатских кочевых племен и их соседей». См.: Будаев Ц. Б., Данчинова Н. Г. Интересное исследование о стрелах. — В кн.: О зарубежных монголоведных исследованиях по языку. Улан-Удэ, 1968, с. 54—60.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Там же, л. 25.

Мастерски владея искусством художественного слова, сказители умело передают слушателям характер взаимоотношений улигерных персонажей. Весь эпизод, построенный на диалоге второстепенных персонажей, носит характер живой сцены. Меткая образная речь с сравнениями, эпитетами, с включением простонародных слов — все это служит художественному строю сказания, раскрытию образов главных героев эпоса. Из отзыва второстепенных лиц слушатели узнают не только о ратных подвигах богатырей и воительниц, но и об их умении трудиться, об исключительном мастерстве главных героев эпоса. В представлении народа эпические героини истинно прекрасны, ибо в них гармонично сочетаются богатырская сила, ум и внешняя красота с благородством и глубиной внутреннего мира.

Любопытно, что эти персонажи играют в улигерах лишь эпизодическую роль, появляясь в них словно для того, чтобы сообщить о достоинствах главных героев и тут же исчезнуть. Но несмотря на эпизодичность, присутствие этих персонажей обусловлено развитием сюжета сказаний. В эпических повествованиях героиня узнает о суженой брата или о деве-воскресительнице из книги судеб или от помощника-коня и решается на трудный, опасный поход. По пути, случайно подслушав разговор об избраннице своего брата, она еще раз убеж-

дается в правильности принятого решения.

В улигере «Алтан Шагай мэргэн» 40 богатырь слышит из уст молодца и девицы о красоте предназначенной ему Эреэн Тарбажа, о ее необыкновенном умении оживлять мертвых, обогащать бедных. Здесь традиционно идеальный портрет суженой-воскресительницы дан второстепенными персонажами. Или в другом сказании 50 богатырь узнает о судьбе своей похищенной сестры из оставленного ею письма и из разговора трех девиц и трех молодцев. Девицы говорят, что заметили, как сын Шажгай-хана (отрицательный персонаж) вез стрелу богатыря на трех конях, а молодцы говорят в ответ им, что видели, как он запер сестру героя в железный са-

рай. Нечаянно услышав это, герой утверждается в более горячем стремлении отомстить за коварство своему противнику.

Количество персонажей, видимо, не имело большого значения для создателей улигеров. Мы встречаем в произведениях одну-три пары, участвующие в разговоре, характеризующие и богатыря, и его сестру или суженую. Эти персонажи как бы выражают мысли всего народа эпического мира, внимательно следящего за жизнью своих героев.

Таким образом, за длительное время бытования улигеров их художественный строй отшлифован до каждого слова, приемы создания образов точны и вырази-

тельны.

Очень часто рапсоды, чтобы сказать о неописуемой красоте главных улигерных героинь, усилить положительное внечатление у слушателей, прибегают к показу реакции персонажей на внешность героинь:

Хоер шалматай хүбүүд Сэсэг абхайе хархадаа Хараһан дургар пододоо Шабшалангүй һуубала, Гэшхэһэн хоер хүлнүүһээ Зайлуулангүй һуубала. Шуһан ехэ бэеһынь Шуг-шуг гэбэлэ, Пулуун ехэ зүрхэһынь Баг-баг гэбэлэ 51.

Два молодцеватых пария, Состедевицу увидав, С изумленными глазами, Не мигал, сидели, Оцепсиелыми постами Не передвигая, опи сидели. Кровь сильно в теле «Муг-шуг» забилась, Крепкие, как камень, сердца «Баг-баг» забились.

Избранные рассказчиком звукоподражательные слова «шуг-шуг», «баг-баг» (ср.: тук-тук) вносят в повествование живость, выразительность. Словесная ткань переводимого отрывка расцвечена яркими эпитетами, несущими в себе законченную характеристику тех лиц, о ком говорится здесь. Например, эпитеты «шалматай хүбүүд» или «шолмотой» (удалые, ловкие, чуточку озорные), «шунан ехэ бэенынь» (здоровые, полнокровные, богатырские тела), «шулууп ехэ зүрхэнынь» (крепкие, букв. каменные, великие сердца) и т. д. Чем ярче, красочнее передан облик прекрасных юношей и их

 <sup>49</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1586, л. 20.
 50 Архив востоковедов Леппиградского отделения Инсти-

тута Востоковедов Ленинградского отделения Института Востоковедения (ЛО ИВ) АН СССР, р. 2, он. 1, ед. хр. 378, л. 79, улигер «Арбан табан наһатай Алтан Дурай мәргән».

 $<sup>^{51}</sup>$  РО БФ СО АН СССР, инв. № 1529, л. 6, улигер «Хүхэрдэй Мэргэн».

изумление от красоты девушки, тем возвышеннее предстает ее образ, тем необычнее внешность героини.

Этот прием довольно устойчивый в поэтике улигеров. Достаточно вспомнить те эпизоды в сказаниях, где говорится о красоте самого богатыря. Посланиая суженой героя служанка при виде его застывает на три дня, поразившись красотой жениха своей хозяйки. Описание этой сцены становится обычно завязкой нового мотива в эпосе (в унгинских улигерах): обман служанки, ложная жена богатыря и ее разоблачение.

Любопытно изображение в эносе дев-воскресительниц. В улигерах сказители редко описывают портрет этих героинь, наделяют их лаконичной речью, и тем не менее их образы очень емкие. Основной их характеристикой являются, как уже указывалось, действия героинь. Огромно значение воскресительниц в жизни богатырей. Уже в начале развития сюжета улигера герои обычно узнают о своих суженых, обладающих даром воскрешать мертвых. Если богатырь погибает, то его сестра непременно привозит к телу брата его нареченную, которая и оживляет богатыря. Почтительное отношение к воскресительницам могучих баторов и богатырок передается сказителями в традиционной форме:

Алма Гоохон абхай Хаан мэндээр мэндэшэлбэ, Хатан дорообоор дорооболобо <sup>52</sup>. Алма-Гохон-девица Ханским приветствием поэдоровалась, Как ханшу приветствовала.

Здесь в лаконичной поэтической формуле раскрыт целый мир сложных представлений народа об этических неписанных правилах, подчеркнуты высокое положение воскресительниц и их особая роль, требующая от героев всяческого почитания. И в то же время угадываются достоинство, сила самих героинь в их приветливом обращении с другими эпическими героями.

Отточенные, глубокие по своему содержанию и выразительности поэтические формулы обогащают язык произведений, расцвечивая их всеми красками образной эмоциональной речи. Героические произведения, исполняемые рапсодами с большим вдохновением, неизменно вызывали у слушателей волнение, заставляя их сопереживать вместе с эпическими героями. Внимание и активное восприятие слушателей объясняются не только интересом к острому, захватывающему развитию событий в улигерах, но и мастерством художника слова живо, ярко описывать события, создавать колоритные образы. Подтверждением сказанного могут служить воспоминания С. П. Балдаева об известном сказителе П. М. Тушемилове: «Во время повествования или пения он беспрестанно сыпал остротами, насыщенными неповторимыми сравнениями, метафорами и эпитетами. Речь его — широкий, мощный поток, наполненный эпическим богатством и образностью, шутками и прибаутками, изящными и красивыми. Речь его текла плавно и ровно, словно из рога изобилия, сказитель то и дело блистательно импровизировал, удивляя слушателей поэтическими экспромтами» 53.

Образные выражения, пословицы и поговорки органично вплетаются в ритмический строй улигеров. Вместе с тем с помощью афоризмов, сконцентрировавших в себе квинтэссенцию нравственных, философских взглядов многих поколений людей, сказители подчеркивали главное в персонажах, выделяя положительные или отрицательные качества героинь.

В улигере «Осоодор Мэргэн» на приемах контраста, широко распространенных в бурятском эпосе, создаются образы жен богатыря. Контрастность присутствует уже в самих именах: первая жена Алтан Шэбшур зло оклеветана второй женой Ашата шара эзы (Ашата — рыжая баба). Подчеркиваются внимательность, доброта, гостеприимство первой и злость, дурной нрав второй жены героя. Когда хозяйкой была Алтан Шэбшур, то двери дома были всегда раскрыты для гостей:

Бугайн дэли бойногтой Агтай морин болбол Сэргэћээн хахасан үгы, Амба һайд болбол Столоћоон хахасан үгы байба <sup>54</sup>. С гривенкой, словно у марала, Сильный конь С ее коновязью не разлучался, Сановники-вельможи С ее столом не разлучались.

 $<sup>^{52}</sup>$  РО БФ СО АН СССР, инв. № 1482, л. 38, улигер «Хаан Сэгсэй мэргэн».

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Балдаев С. П. Бурятские улигершины и гэсэршины.— Избранное. Улан-Удэ, 1961, с. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 1858, л. 37, улигер «Осоодор мэргэн».

Но когда, прогнав Алтан Шэбшур, Ашата — ры жая баба становится женой Осоодор Мэргэна, то ужо никто не приходит к ним в дом. Удачно, к месту вставленная поговорка — важный штрих в обрисовке персонажа, метко характеризует злую, нерадивую хозяйку пома:

Муу эзытэй хүндэ Нухэр холо, Муу моритой хүндэ Газар холо <sup>55</sup>.

Человеку с плохой эксеной Друг далек, Человеку с плохим конем Порога длинна.

Весьма недвусмысленно проводится в улигерах резкая грань между положительными и отрицательными персонажами. В изображении положительных героинь народ использует богатство художественных средств:

Эрэ хүүн зоре пондоо, Шоно зууһандаа. Шубуун зүрхэ Зурхэл нэн хүүн, Шопо Ітапаа h апаалаhан хүүн Хаанаше хүрхиимообин! 56 Мужечина стремится к цели. Воли - к добыче. Человек, превративший Сердие в крылья, Человек, задумавший Пимы крепкие. Сможет достичь всего!

В этой авторской речи улавливаются представления народа об идеальном герое, исполненном рещимости не останавливаться ни перед какими препятствиями для достижения своей цели.

Общеупотребительная формула — троп в героическом эпосе - «задумавший думы крепкие» (букв. волчьи), «превративший сердце в крылья» (букв. в птичье сердце) — выражает своеобразный путь художественного мышления, образное восприятие мира. Используя конкретные сравнения, сказители вкладывают в содержание этого лаконичного отрывка большой жизненный опыт, опыт нравственного становления личности. Здесь и воспитание целеустремленности, воли, активного отношения к жизни, и показ идеального героя, воплощающего в себе все эти качества, и народная оценка улигерных персонажей.

55 РО БФ СО АН СССР, инв. № 1858 л. 37. 56 Архив востоковедов ЛО ИВ АН СССР, р. 2, оп. 1, ед. хр.

380, л. 23, улигер «Далан табатай өбгэн Ная хүрэһэн hамган».

В улигерных повествованиях обращают на себя виимание авторские описания. Они обычно афористичны. Например, часто сказители, характеризуя цепкий, острый ум героинь, говорят, как бы бросая взгляд со стороны:

Мэдээн ехэдээ мэдэжэ Ухаан ехэдээ ойлгожо.

Великим рассудком рассудила, Умом великим поняла.

Эта формула является распространенной характеристикой положительных героинь, иных описаний характеристик мудрости, ума персонажей в бурятском эпосе почти нет. Таким образом, тенденция к изображению интеллектуального развития героев в улигерах лишь наметилась, не получив дальнейшего развертывания. Сказители часто ограничиваются тем, что уведомляют своих слушателей о вещем уме героев, их способности и умении разгадывать чужие мысли, таинственные явления, находящиеся на большом расстоянии.

Авторские описания отличаются живостью изложения. В создании образов широко используются различные художественные средства, оттеняется в них чудесное, фантастическое. Свою высокую миссию освобождения Гэсэра из плена Алма Мэргэн осуществляет с помощью своего дара перевоплощения. В приведенном ниже отрывке изображение стремительного движения, порыва Алма Мэргэн достигается ритмической организацией стиха:

Хадаћаа хадићан Харсалаг шубуунидли Халин ниидэн хатараба, Харбаhан hумайндли Шэбшэлзэсэ хатаргаба 57. Словно слетевший Со скалы ястреб —  $\mathcal{I}emum - pucum,$ Словно пущенная стрела — Со свистом летит.

Мы не касаемся ритмического строя в улигерах, поскольку этот вопрос изложен с исчерпывающей полнотой в работе Г. О. Тупенова 58.

Искусство мастеров народного слова в изображении женских персонажей еще более полно раскрывается в диалогах и монологах героинь. Следует сказать, что в эпических сказаниях все персонажи, все предметное в

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> **Абай** Гэсэр, с. 227—228.

<sup>58</sup> См.: Туденев Г. О. Бурятское стихосложение. Ритмическая организация бурятских стихов. Улан-Удэ, 1958.

эпическом мире обладают даром речи, даже более того, встречается образ — «рот без хозяина» (букв.), герой улигера не видит его, но хорошо слышит.

Речь действующих лиц эпоса вскрывает глубинное в них, объясняет их поступки и действия. Диалоги героев непосредственно связаны с их действиями, делами, мыс-

лями, различными чувствами.

Часто диалоги предшествуют действиям героев. Например, прежде чем отправиться на охоту или в далекий путь за суженой, богатырь сообщает о своем решении сестре. Происходит диалог между ними, обмен предметами (кольцо — стрела) и затем уже отъезд героя. Сестра, узнав о судьбе брата, просит его оставить какие-либо предметы, которые могли бы дать знать ей, жив ли брат. Речь героини отличается образным афористическим построением:

Олони быши — оонойн хоер былэйлди,

Гнэр быши — үхэрэй хоер эбэрэльди.

Агтайн яһан — арадо
Эрын яһан — эбэрту...

Ахай, байза! Ута — холо харгуйдо
Уян зөөлэн һанаа һанахальби
Намада тымдэг аса!...<sup>59</sup>

Не так уже много нас, Всего от серны двое, Не тьма— а два мы рога от вола...
Кости скакуна быть могут в поле, Кости же мужечины в доме. Послушай, брат, твой путь далек, В раздумые буду я нелегком. Как днак оставь мне что-нибудь...

Широко распространены в эпосе диалоги, происходящие при встречах персонажей: между героем (героиней) и отрицательными образами (мангадхайками, чудовищами), отцом суженой и птицей Хан Хэрдэг и т. д. В первую очередь они осведомляются, кто из какого рода,из какой стороны происходит. В этом случае копструкция диалогов построена на прямой речи:

Тэрэ hамганинн hypаба: «Али омойн хүбүүмши? Ямар дайдда түрhү юумши? Ямар голдо гарhа юумши?»

Та старуха спросила: «Сын, какого ты рода, В земле какой ты родился, В долине какой появился?»

60 Жамцарано Ц. Ж. Образцы народной словесности монгольских илемен, с. 160. прямой речи. Речь персонажей непосредственно отражает взгляды народа, характерные для определенных исторических этапов его развития. В приведенном выше отрывке улавливаются мотивы, возможные в эпоху родовой общины. Интерес персонажей, в частности этой старухи, к происхождению богатыря, отношению его к определенному роду объясняется историческими условиями жизни бурят. Разделение на племена и роды, длившееся долгое время, оставило ряд особенностей в быту, в языке, культуре бурятского народа.

В речи героини мы можем проследить отражение влияния патриархальной инеологии которая натука

За этими вопросами следует ответ также в форме

влияния патриархальной идеологии, которая четко определяла назначение и роль представителей разного пола в жизни общества:

Шимни hаадагтай хүүн байнаш,

Шимни ябажа байһан хүүн байнаш,

Ты поездил, повидал. Я ж человек с косами, Я ж не ездила, не повидала,—

Ты человек с колчаном.

Бишни hаншагта хүүн байнам, Бишни ябаабой хүүн байнам <sup>61</sup>.

говорит героиня. Бойлон Гохон отпрашивается у брата съездить погостить. Эта мотивировка — очевидно, позднее привнесение в произведение, ибо героиня улигера, по существу, главное действующее лицо и она вольна поступать по своему усмотрению.

Своеобразны монологи улигерных героинь в эпосе. Они содействуют еще большему раскрытию образов. Лиризм, эмоциональный накал ощущаются, например, в речи Алма Мэргэн. Когда ее старый отец сказал, что человек, гнавшийся за нею во время охоты, наверное, есть Гэсэр, ее суженый, девушка вспыхивает и произносит гневную речь, полную драматического содержания:

«Үлгэйтэе hөөмни хойшо Үхиимни таняа үбэйе Энэ үдэр танибыш? — гээ.— Бальшарhаамни хойшо Басагаймни таняа үбэйеэ С самой колыбели
Во мне девочки не замечал
И только сегодня заметил,
С младенчества моего
Во мне девочки не замечал
И только сегодня заметил!

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Архив востоковедов ЛО ИВ АН СССР, ф. 62, оп. 1, ед. хр. 1, л. 133, улигер «Алтан Сэгсэй хүбүүн Долоотой долдой дүүхэй хоер».

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 2666, л. 8, улигер «Бойлон Гоохон дүүтэй Богдони Хүбшэ мэргэн».

Энэ удэр танибыш? — гээд — На скалу поднимусь Бооридо гараад, Боймолоод үхэхэдэ Боро дээһэн олдохо Эрьедэ ошоод, Эрдэмнээд үхэхэдэ Эреэн дээhэн олдохо» — гээд Бархираад газаашаа гүйшэбэ 62.

И повешусь — Серая веревка найдется. На берег (к обрыву) пойду И удавлюсь — Пестрая веревка найдется,-И с плачем выбежала.

Монолог героини тем более понятен, что в улигере Алма Мэргэн является независимой, могущественной богатыркой. Подобно поляницам из русских былин, Алма Мэргэн забавляется своей силой, удалью. Неожиданное появление жениха потрясает героиню до глубины души. Это для нее прежде всего утрата независимости, признание в ней слабой женщины. Действительно, речь Алма Мэргэн — кульминация в развитии этого образа. Далее постепенно героиня утрачивает свой приоритет в произведении. Возможно, в подобной эволюции сказалось возникшее в сознании творца понимание различия положения мужчины и женщины, установленного патриархатом. Патриархальная идеология, низводящая женщину в ее историческом развитии на ступень ниже, стала проникать в словесное творчество народа. Это сказалось в появлении пассивных женских образов, играющих в эпических произведениях второстепенную роль. Образ Алма Мэргэн «сопротивляется» идеологии, противоположной его идейной сущности. Отсюда, вероятно, происходит драматизм этого образа. Конечно, следует заметить, что трагическое в бурятских удигерах как особая эстетическая категория не получило большого развития.

Рапсодами мастерски используется монолог в изображении отрицательных персонажей. В улигере «Алтан Шагай мэргэн» суженая богатыря Эреэн Тарбажа отправляет свою служанку посмотреть ее нареченного Алтан Шагая. Та, как мы знаем, увидев молодца, застывает на три дня, пораженная его красотой. Через некоторое время она возвращается и обманывает свою хозяйку, говоря, что ее суженый — безобразный урод. Эреэн Тарбажа, опечалившись, оборачивается птицей Далан долоон доктороо Асаржа, шэрэ hааринемии Хуулуулхадатнай яагааб, Хоннной оөхэ түрхижэ Хоншуухан болгоходотнай яагааб. Мориной обхэ турхижэ Мундэгэр болгоходотнай яагааб. **h**айхан Эреэн Тарбажыи Үмэдэжэ ябаһан хубсаһыень Імэдхүүлхэдэтнай яагааб? Зүүжэ ябаhан зүүбшыень Зуулгэхэдэтнай яагааб? hайхан Эреэн Тарбажа гээд. hамайгаа угэхэдэтнай яагааб, — Гэбэ Шэгэбшэ басаган 63.

- Семьдесят семь докторов Почему в не привести вам, Мои цыпки и грязь скоблить, Вараньим экиром вам Почему б не надушить меня, Жиром конским смазав, Почему б не округлить меня В одежду Эреэн Тарбажи, красивой Почему б не нарядить меня, Украшения ес Почему б не навесить на меня? Эреэн Тарбажсой прекрасной назвав, Почему б не выдать замуже меня,-Сказала девица Шэгэбгиэ.

В произведениях устного поэтического творчества рассказчик-народ разоблачает с помощью комического лживость, коварство и другие отрицательные черты характера людей. Комическое особенно развито в сказках, в героических же повествованиях эта эстетическая категория сказителями употребляется нечасто. В приведенном выше примере комическое явилось основным приемом раскрытия образа служанки. Причем комическое в ее речи начисто отрицает говорящую, утверждая тот идеал, который воплощен в образе прекрасной Эреэн Тарбажи. Смешпой и нелепой выглядит претензия служанки на красоту при ее полной внутренней несостоятельности. «Смех, — писал В. Г. Белинский, —

и улетает на небо, чтобы не видеть жених урода. Можду тем служанка задумывает сама выити замуж за этого богатыря. Вот здесь очень четко начинает функционировать речь персонажа: монолог служанки со жо и разоблачает. С глубоким юмором поредана в удигоре речь служанки, обращенная к родителим Эреэн Тарбажи. Растерянные внезанным исчезновением дочери, ее родители прислушиваются к совоту служанки и решают выдать ее замуж за Алтан Шаган. Вот ее монолог:

<sup>62</sup> **Абай** Гэсэр, с. 68.

<sup>63</sup> РО БФ СО АП СССР, инв. № 1586, л. 54, улигер «Алтан Шагай хүбүүн».

часто бывает великим посредником в деле отличения истины от лжи»<sup>64</sup>.

Но если служанке удалось на сей раз с большими усилиями привести себя к сходству во внешности с героиней, суженой Алтан Шагая, то ее последующие поступки развенчивают ее окончательно. Выйдя замуж, она каждый день уезжает в гости на праздник и возвращается пьяной. Вот ее речь, обращенная к богатырю Алтан Шагаю:

Шинии эдихэ Эдеэе эдеэд. Ууха ундыеш Уугаад ерээб...<sup>65</sup> — Тебе преднавначенную пищу я съела,
Напитки приготовленные для тебя,
Я выпила...

Для людей-тружеников праздность Шэгэбшэ видится в резко отрицательном свете. Интересно то, что сказители наделяют положительных персонажей звучными, красивыми именами, необычными для слушателей. Здесь же нарицательное существительное «шэгэбшэ»—служанка — переходит в имя собственное. Таким образом, имя персонажа, речь явились основным средством раскрытия характера.

Вероятно, сама природа богатырских сказаний способствовала развитию в эпосе категорий героического, возвышенного, низменного и безобразного. В меньшей степени развиты трагическое и комическое. Такое своеобразие произведений определило и некоторую прямо-

линейность в характере женских образов.

Для сказителей характерно широкое употребление пословиц и поговорок, создающих образность эпических повествований. Нередко пословицы и поговорки включаются в речь самих персонажей. Нижеприведенные примеры афоризмов встречаются в каждом сказании, стали своего рода традиционными типическими формулами:

Ганса хүн — хүн болохогүй,  $O\partial u h$  человек человеком не Ганса сусал — гал станет,  $O\partial ha$  головешка огнем не запылает, —

говорит герой, объясняя причину своего отъезда. Из этих слов становится понятно, что он отправился на поиски своей суженой.

Когда на пути встречаются непреодолимые препятствия, различные трудности, богатыри часто произно-

сят фразу, ставшую поговоркой:

Эрэ хүн болбол Зорићондоо хүрэхэ ећотой, Эхэнэр хүн болбол Эсхэћэндээ бариха ећотой. Если мужчиной родился— Свою цель обязан осуществить. Если жеенщиной родилась— Раскроенное сшить должна.

Или же отправляясь с суженой в обратный путь, домой, улигерные герои мотивируют этот свой шаг тем, что:

Эреэн инзаган Эхэсэ hанаба, Эсэгээн хүбүүн Газараа hанаба. Пестрый ковленок K матери стремится, Отцовский сын к родимой Земле стремится.

Определяя зловредный характер отрицательных персонажей, сказители часто вкладывают в уста своих героинь такую поговорку:

Муу ћанатайма, Шабар дотортойма. Мысли у него черные, Душа у него грязная.

Так говорит о своем отце суженая богатыря в улигере «Япдай мэргэн хүбүүн» 66. Мы привели примеры употребления пословиц и поговорок, ставших очень распространенными в бурятском эпосе. Более того, каждая поговорка и пословица из приведенных выше это определенная мотивировка поступков героев.

В речь положительных героинь сказители часто включают благопожелания (юрффлы). Тепло и эмоционально звучат юрффлы в устах сестер, невест богатырей. Они благословляют богатырей на ратные подвиги, желая им в трудных сражениях с чудовищами победы, удачи в пути. Героиня Сэсэн Шэбшур, жена брата Алтан Шагая из одноименного улигера, напутствует богатыря, сознавая всю степень опасности для его жизни, добрыми словами пожелания:

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Белинский В. Г. Собр. соч. В 3-х т., т. 3. М., 1948, с. 727- со РО БФ СО АН СССР, инв. № 1586, л. 58, улигер «Алтан Шагай хүбүүн».

<sup>66</sup> РО БФ СО АН СССР, инв. № 2678, л. 90, улигер «Яндагар зээрдэ моритой Яндай мэргэн хүбүүн».

Ябаћан газартаа Жаргалтай ябаарай, Тэхэрћэн газартаа Төөрэгтэй ябаарай — ...<sup>07</sup> Где придется тебе бывать, Пусть счастье сопутствует, Возвращаться будешь— Пусть удача будет...

Несомненно, все художественные средства изображения персонажей представляют слитное единство. В показе одного и того же персонажа сказители могут использовать и портрет, и речь, и авторские описания, но эти художественные средства не всегда развиваются одинаково. В одном случае в раскрытии образа могут большее значение иметь его речь, отношение к главному герою второстепенных действующих лиц, в другом портрет, авторские описания. Осповной же характеристикой эпических персонажей во всех случаях остаются их поступки, действия, т. е. их функции в улигерах. В зависимости от совершаемых действий улигерных персонажей происходит их четкое разделение на отрицательных и положительных. Так, Манзан Гурмэй является положительным персонажем в бурятском эпическом произведении «Гэсэр». Надо сказать, что Манзан Гурмэй не совершает каких-то особых героических подвигов, как например, Алма Мэргэн-воительница. Обаяние Манзан Гурмэй проявляется в ее отношении к другим действующим лицам эпоса. Она как бы собирает вокруг себя всех персонажей. Эта мудрейтая женщина - глава небесных божеств, западных тэнгриев. К ней обращаются за советом и божества, и люди, и богатыри.

Ярко характеризует Манзан Гурмэй ее речь. В словах, обращенных к Хан Хормос-тэпгрию, хорошо прослеживается интонация повелительницы:

Ехэ дайе хэлсэһэн хойноо Нүхүр шэнн-юһэн сүүлхэ Хүлеэхэ лэ сһотой!... Тэрэ схэ дайе заралаһан хойноо Намдаа хэлээ үгэй-юундэ архяадалайш? Энэ ехэ дайндаа үттэр хари! 68 Коль условились вы о сраженье большом,—
Ждать твой «друг»
Десять суток облаан!..
Большую войну обълеив,
Почему загулял, не сказав мне об этом?
На эту большую войну
Иди ты сейчас же!

Если учесть, что в иерархии существ небесного мира Хан Хормос-тэнгрий является верховным, то из речи Манзан Гурмэй видно, что она стоит над всеми. Поэтому в ее речи звучат повелительные нотки. Сказители умело передают через речь персонажа знание Манзан Гурмэй порядков, законов, существующих в мире божеств.

Интересно отметить, что образ Манзан Гурмэй в улигере эстетически мало охарактеризован. Перешедший из мифов в эпос, он не получил большого развития, как бы «застыл» в той, мифологической интерпретации.

Следует сказать, что исихологическое изображение женских персонажей в бурятском эпосе глубоко своеобразно. Правда, здесь уместно привести наблюдения Н. И. Кравцова, относящиеся к русским народным эпическим произведениям: «В былине характеры героев статичны, внутреннего развития героя еще нет, передача душевных состояний и движений весьма кратка. Наиболее напряженным психологическим моментом является острая эмоциональная реакция на события» 69. Все сказанное вполне характерно и для бурятского эпоса. Но наряду с тем, что душевное состояние героинь часто описывается в традиционных эпических формулах, все же в улигерах встречаются высокопоэтичные описания. Рассмотрим психологическое состояние героинь в момент наивысшего напряжения событий в улигерах. Богатырь неожиданно погибает, трагическую весть его сестре приносит богатырский конь.

> Баруун нюдэн уйлана: Байгал болсо уйлана, Зүүн нюдэн уйлана: Зүлхэ болсо уйлана...<sup>70</sup>

Слевы правого глава Вайкал обравовали, Слевы левого глава Рекой Леной потекли...

Для того, чтобы показать переживания богатырской девы, сказители прибегают к гиперболе. В описании используют образные сравнения, причем сопоставления проводятся с конкретными явлениями окружающего мира, поразившими воображение художников своей масштабностью. Географические представления скази-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> **РО БФ СО АН СССР**, инв. № 1586, л. 19, улигер «Алтан Шагай хүбүүн». <sup>68</sup> Абай Гэсэр-хубун, ч. 1, с. 14.

<sup>69</sup> Кравцов Н. П. Проблемы славинского фольклора. М.,

<sup>70</sup> Жамцарано Ц. Ж. Образцы народной словесности монгольских племен, с. 170.

телей позволяют выбрать наиболее понятные для всех слушателей, легко сравнимые явления природы, поэтому в эпосе и упоминаются река Лена, озеро Байкал. С помощью такого сравнения народным певцам удается передать ощущение глубокого горя героини Агу Ногон. В то же время описание, построенное на гиперболе, создает у слушателей представление о богатырском облике героини. Приведенный отрывок, характеризующий состояние героини, типичен для бурятского эпоса.

Выразительно и кратко передается внутрениее состояние героини другого улигера Бойлон Гохон после сообщения ей о гибели брата-богатыря:

Ойндон Оёг ћанаан оробо. Сээжэдэн Сэр ћанаан оробо 71.

В голову Грустные мысли пришли, B cep $\partial ue$ Гнетущие мысли пришли.

Или другой пример:

Алтан хара нюдэн рөөн Адхаруулжа орлибо, Мэлтэн хара нюдэн hөөн Мэльгэнүүлжэ ордибо 72

Из влато-черного глаза Слезы ручьем полились, Из блестяще-черного глаза Каплями слезы бегут...

Эпитеты, сравнения, которые употребляют сказители, отличаются необычайной изобразительностью, поэтому скупая психологическая обрисовка героинь производит определенный эффект на слушателей.

В улигере «Алтан Сэгсээ хүбүүн» подобная ситуа-

ция обрисована несколько иначе:

Найман жэлэй на hатай Бойлон Гоохоп дүүхэй Морино во буугааб гэжэ hаадагаа хаяба Гараа атхааб гэжэ Үүдхэеэ хухалба. Урагшаа харан гэхэдэ Газар тэнгэр хоер Ниилэћэн шэнги байбал. Хопшоо харан гэхэдэнь Хонгор уула хажуудан

Восьмилетняя Бойлон Гохон-девица, Спрыгивая с коня, Колчан уронила, Всплеснув руками, Стрелу сломала. Вперед посмотрела -Небо с землей Будто соединились. Назад посмотрела — Хонгор-гора рядом, Будто расколовшись, етоит. Xaxaphaн шэнги байбал. Ганзага боро моринойгоо Хүзүүень тэбэрэн уйлаба Баруун нюдэнээнь нольбо hон Баруун голоор горхолбо. Зуун нюдэнээнь нольбо hон Зуун голоор горхолбо 73.

Друга своего, серого коня Шею обхватив, зарыдала, Слезы ее правого глаза По правои долине потекли. Слезы ее левого глаза По левой долине потекли.

Здесь переживания Бойлон Гохон приближены к земным человеческим ощущениям, раскрыты гораздо глубже, чем это мы видели в отрывках, приведенных выше. Подобная картина психологического состояния героини нарисована сказителем, достигшим в своем творчестве новой ступени нравственного осмысления жизни человека, проникновения в глубины его внутреннего мира.

Сказитель находит точные средства передачи растерянности героини от внезапно постигшего ее горя. Могучая, ловкая дева-богатырка становится вдруг неуклюжей, роняет колчан, ломает стрелу, что непростительно воительнице в иных обстоятельствах. Переживаниям Бойлон Гохон активно сочувствует природа. Унылый пейзаж — небо с землей слились, гора стоит, будто расколотая, -- соответствует угнетенному состоянию сестры богатыря.

В другом сказании отчаяние героини вызывает та-

кую реакцию природы:

һүмбэр уулайн сүмэрсэрэнь һүн далайн шэргэсэрэнь Гурба хоносоронь уйлаба...74

Паже гора Сумбэр обвалилась, Молочное море испарилось, Трое суток она рыдала...

Но здесь трагизм смерти человека не приобретает тех всеподавляющих размеров, какие мы видим у древних вавилонян в поэме «О все видавшем». П. С. Трофимов приводит плач Гильгамеша над трупом его друга Энкиду, которого оплакивают и люди, старейшины Урука, и горы, и деревья:

<sup>71</sup> РО БФ **СО АН СССР,** инв. № 2666, л. 18, улигер «Бойлон Гоохон дүүтэй Богдони Хүбшэ мэргэн». 72 Там же, л. 47.

<sup>73</sup> РО БФ СО АН СССР, ннв. № 1840, л. 43, улигер «Алтан

<sup>74</sup> Там же, инв. № 1482, л. 16, улигер «Хаан сэгсэй мэрran».

...Да плачут медведи, гиены, барсы и тигры, Козероги и рыси, львы и туры, Олени и серны, скот и зверье степное... 75

В бурятских улигерах смерть не воспринимается как трагический конец жизни богатырей. Это всего лишь временное состояние, т. е. временное отсутствие богатыри, в течение которого развертываются во всей полноте возможности героинь, их сила, ум, мощь, направленные на воскрешение погибших баторов. Для того чтобы раскрыть героический характер женщин, увековечить их прекрасные образы, рапсоды в полной мере использовали все художественное богатство, создав великолепные образы улигерных героинь, выразив при этом свой эстетический идеал, свое отношение к миру, его понимание.

Тибель и воскрешение эпических героев составляют нерасторжимое художественное целое в героических сказаниях, основное звено в их сюжете, олицетворяют собой великий процесс движения человечества, в котором участвуют женщины.

Таким образом, рассмотрение художественных средств изображения женщин в бурятских улигерах позволяет нам сделать вывод о том, что большие эпические поэмы, насчитывающие десятки тысяч стихотворных строк, легко запоминались сказителями в силу яркого, образного, афористического языка, традиционных повторов, общих мест.

На протяжении многих веков развития эпоса рапсодами отшлифован весь образный строй улигеров, созданы колоритные героические образы женщин. В их обрисовке сказители использовали различные художественные средства, из которых нами выделены в качестве основных приемов раскрытия образов портрет, отношение к главным героям второстепенных лиц, поступки и действия героинь, речевая характеристика.

## **ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

Во все времена устное поэтическое творчество занимало большое место в жизни бурятского народа. Отсутствие развитой художественной литературы, вплоть до Великой Октябрьской социалистической революции, восполнялось широким бытованием фольклорных произведений всех жанров. Различные стороны народной жизни нашли своеобразное отражение и в монументальных эпических полотнах, и в лаконичных афористических зарисовках. Естественно, что каждому жанру присущ свой способ отображения действительности. Если в улигерах объектом описания становится жизнь народа во всей ее широте, а высокая героика лейтмотив сказания, то уже в сказках происходит ограничение рамок изображения. Сказка интересуется какой-то отдельной стороной человеческого бытия, в ней обнаруживается приближенность к повседневной жизни, быту, она как бы наполняется живой жизнью. В афористических жанрах, к примеру, еще более сужен круг показа, в них отсутствует действие, но более конкретно приводится народная оценка того или иного явления или чаще всего дается констатация факта, его осмысление. В этих пословицах, поговорках, загадках показываются жизнь людей, их черты характера, повеление.

Все сказанное не означает, что в героическом эпосе нет связи с реальностью. Напротив, в нем находят самое подробнейшее описание даже отдельные детали быта, с эпической обстоятельностью повествуется о сборах богатыря в дорогу, седлании им своего коня, об одежде героя, о встречах в пути, о битвах его с чудовищами и т. д., не упускается из виду ни одна самая малейшая подробность в действиях персонажей. Но спе-

<sup>75</sup> См.: Трофимов П. С. Древнейший идеал красоты и искусства. — В кн.: Эстетика и искусство. М., 1966, с. 7.

цифика жанра героического эпоса такова, что эта повседневность, будничность народной жизни приобретает иное звучание. Высокая поэтическая идеализация, возвышенный слог, события, развертывающиеся во вселенском масштабе, художественно-изобразительные средства, направленные на создание монументальной картины пародной жизни,— все это определяет героический пафос произведений.

И не случайно в бурятском фольклоре улигеры занимают доминирующее положение среди всех других жанров. Уникальные по своему содержанию, охвату ивлений действительности, героические сказания интересны и по своим художественным особенностям. В них обнаруживаются элементы и волшебной сказки, и мифов, широко вплетены афоризмы, которые в гармоничном единстве определяют своеобразне улигеров.

Образная система героического эпоса представлена широким кругом персонажей, включающим в себя животных, животных-полулюдей и самих людей. Главным действующим лицом среди них выступает богатырымужчина. Этот образ является «персонификацией родоплеменного коллектива» (Е. М. Мелетинский). Связанный тесными узами со своим родом, богатырь совершает героические деяния в интересах рода, защищает народ от посягательств чудовищ, паходит суженую для создания семьи, тем самым укрепляя и приумножая свой род.

В образах богатырей заключена большая идейная сила. Рассказывая о могучих, непобедимых баторах, улигершины всегда подчеркивали патриотизм своих героев, их отвагу и настойчивость в достижении высокой цели. Богатырей отличает горячая любовь к своей земле и своему народу. Плоть от плоти народа, они являются его подлинными представителями.

Надо сказать, что образ богатыря в героическом эпосе бурят очень емкий и многогранный. Он является идеалом героя, сконцентрировавшего в себе лучшие человеческие черты. В то же время в образе непобедимого, всемогущего батора звучит оптимистическая вера народа-творца в свои возможности. И этот оптимизм выражен с такой художественной силой, что, по существу, образы улигерных богатырей стали основными, главными во всем бурятском фольклоре. Кроме этого, сказалась типизация, позволившая улигершинам воплотить в образе богатыря духовную мощь всего народа.

Говоря о типическом в образах улигерных героев, нельзя не отметить в них и некоторое индивидуальное начало. Несмотря на внешнее сходство (все они могучие, крепкие богатыри), общность целей (искоренить зло на родной земле), все же невозможно перепутать Гэсэра и Алтан Шагая, Еренсея и Аламжи Мэргэна из одноименных героических сказаний, так же как и других героев эпоса. Здесь различие не только в именах, но и в их «биографиях». При всей своей неразрывности с народом эти богатыри очень ярко выделяются в эпическом мире. Примечательны их подвиги, слова, поступки. Но, как совершенно правильно пишет А. Б. Соктоев, «замечательно то, что сам эпос уже в древней своей форме находит гармоническое решение между отдельной индивидуальностью, свободной самодеятельностью и стихией родовой жизни»<sup>1</sup>. Полное равноправие членов родового общества, к которому принадлежат герои эпоса, не подавляет индивидуальности, а, скорее всего, создает условия для ее проявления: например, сестра может встать на место брата-богатыря, сын — заменить отца. Они действительно являются богатырями с незаурядными данными. Народ по праву выделяет их из своей массы, напутствует на добрые дела. С этой поры героическая жизнь богатырей проходит на виду народа, ибо они выступают за интересы всего коллектива.

Так, мы приходим к мысли о том, что героические сказания о богатырях были популярны не только из-за сказочного характера содержания, занимательности сюжета, а главным образом потому, что в этих сказаниях поэтизация далекого прошлого «проецировалась, но уже в критическом плане на настоящее и устремлялась мечтой о возрождении утраченного «золотого века»<sup>2</sup>. Образы героев выражали идеалы и чаяния народа.

В процессе исследования системы жепских образов в бурятском эпосе мы пришли к заключению, что героические сказания, развиваясь на протижении сотен лет, стали многослойны. Различные напластования обусловили сложность эпических мотивов. Но тем не менее,

<sup>2</sup> Соктоев А. Б. Хоца Намсараев, с. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Соктоев А.Б. Хоца Намсараев. Путь к эпосу социалистического реализма. Улан-Удэ, 1971, с. 45.

при рассмотрении системы улигерных образов ясно прослеживается закономерность, общая для эпоса многих народов. Так, в центре улигерных повествований находится богатырь-мужчина, вокруг которого в разных связях и отношениях находятся все другие персонажи: зооморфные, антропоморфные, мужские и женские. Но в отличие от героических произведений других народов, в бурятских улигерах (особенно это касается эхирит-булагатского цикла) богатырь зачастую погибает, уступая место и главную роль женщине, своей сестре.

Такой сюжетный ход объясняется многими причинами. Отчасти это происходит по художественным законам создания героических повествований. Поскольку природа улигеров, как, к примеру, и русских былин, не терпит многогеройности, то в этих поэмах не могут главенствовать одновременно два богатыря. Показ их «биографии» идет последовательпо, с начала произведения действует один богатырь, а затем в действие вступает другой, если этого требует развитие сюжета.

В бурятском эпосе на смену богатырю-мужчипе приходит его сестра, которая и становится подлинной героиней. Это свидетельство того, что улигеры, самые архаичные в ряду героических сказаний народов Сибири, сохранили в своем содержании признаки преклонения, почитания женщины, приоритет которой был

бесспорным в эпоху матриархата.

Но главенствующее положение героинь в эпосе могло со временем принизиться под влиянием патриархальных взглядов на женщину, если сам народ, творец этих сказаний не сохранил бы своей глубокой веры в неограниченные способности женщин. Хотя в улигерах прослеживаются два взгляда на женщину — как на героиню и как на существо покорное, пассивное, которое должно знать свое место и обязанности, все же в бурятском эпосе получили развитие образы героических женщин. Улигершины уловили и гениально передали в своих произведениях мысли о том, что женщина — это начало начал человечества, что ее мужество, патриотизм, природная нежность и доброта беспредельны. Все эти высокие моральные качества воспеты в многочисленных улигерных героинях. Более того, в образе сестры-богатырки воплощен идеал героической женщины, превосходящей не только по своим моральным, но и по физическим качествам мужчип-бо-

гатырей.

Такой оптимизм сказителей во взглядах на женщину, ясно выраженный в любимых народом и популярных в его среде произведениях устной поэзии, имел и большое воспитательное значение. Героини, воспетые в улигерных повествованиях, были достойны подражания. Силой своего примера они учили мужеству, стойкости, готовности к подвигам не только женщин. Коль погибает храбрый и сильный богатырь-мужчина, значит, тяжела борьба с коварными врагами-чудовищами, значит, сама жизнь еще трудна и пужно быть готовым к ее испытаниям. Так или примерно так должен был понимать каждый из слушающих улигеры, будь он мужчина или женщина, ребенок или старец.

В героических сказаниях бурят дана галерея женских персонажей, в образе которых улавливаются черты представлений народа от мифологических до сравнительно поздних, реалистических. Типизация, в сильной степени характерная для эпоса, явно сказалась на этих персонажах. В улигерах очень мало образов, выделяющихся своими индивидуальными особенностями. Более правомерно выделить типы улигерных женщин, а из них — конкретный типаж. Так нами выявлепы типы: прародительницы (типаж Манзан Гурмэй), девы-воительницы (Алма Мэргэн), дев-воскресительниц (они же и суженые богатырей), дев-покровительниц. Наибольшей универсальностью отличается образ земной сестры богатыря, способной выступать в ролях и воительницы, и воскресигельницы, и хранительницы помашнего очага.

Естественно, что в повествованиях все образы появились не одновременно. Каждый образ, возпикнув в определенный момент развития эпоса в результате объективных изменений общественно-исторических условий и развития мировоззрения создателей эпоса, должен был пройти испытание временем, приобрести выразительность, отточенность и философскую объемность.

Все улигерные образы глубоко взаимосвязаны отношением к главному богатырю, пусть даже и отсутствующему. Они живут в эпосе не сами по себе, полнота

их жизни в эпическом мире обусловлена тем, насколько глубоко выражают они общую идею произведений, основным носителем которой выступает главный герой сказаний. Отсюда в зависимости от того, в какой степени и как персонажи оказывают помощь или причиняют вред богатырю, они весьма недвусмысленно делятся в улигерах на положительных и отрицательных. Из всех действий, функций улигерных героинь особо выделяется их умение оживлять богатырей. Выделение этой функции в качестве основной позволило нам проследить путь развития женских образов эпоса, который особенно наглядно просматривается в особенностях передачи функций оживления от зооморфных персонажей к антропоморфным, затем к женским персонажам, а от них — к мужским. Иными словами, выявление эволюции и типологии женских образов шло во многом через анализ функций эпических персонажей.

Если условно представить иерархическую лестницу героинь, обладающих этим необыкновенным искусством, то на самой первой ступени находятся зооморфные образы (кукушки, мифическая собака, птица Хан Хэрдэг). Здесь сказители заостряют внимание на самои сути действия воскрешения, и поэтому в описании отсутствуют портрет, мотивы, движущие поступками кукушек, какие-то другие приемы, которые могли бы свидетельствовать о характере персонажа. Но по мере развития эпоса, разработки системы образов под влиянием изменений, в самом широком смысле, истории творцов этих произведений происходит переосмысление образов. Эта же функция — олицетворение древнейшей заветной мечты людей о вечной жизни, торжества добра над злом — передается существам высшего порядка — антропоморфным персонажам (дочерям птицы Хан Хэрдэг). Так постепенно накапливаются художественные средства, шлифуются и выкристаллизовываются приемы изображения, которые со всей выразительностью и точностью развернутся в показе женских персонажей.

Надо отметить, что наряду с образами женщин, вызванными к жизпи самой природой героических сказаний (сестра-богатырка, покровительницы, воскресительницы и т. д.), в улигерах действуют персонажи, пришедшие из мифологии (образы прародительницы

Манзан Гурмэй, воительницы Алма Мэргэн). Они популярны в преданиях, сказках, шаманской мифологии. Образы Манзан Гурмэй и Алма Мэргэн легко вписались в художественную ткань улигеров, ибо еще в мифологии они получили полное развитие. Значение мифологии для становления монументального эпического жанра народной поэзии подчеркивал еще К. Маркс, говоря о развитии греческого искусства.

В характере образов улигерных героинь, в их господствующем положении в эпосе сказались отзвуки действительных исторических процессов, имевших место в жизни древнего общества. Сложное и противоречивое развитие человеческого рода, становление семейно-родственных отношений нашли художественную трансформацию в отношениях, складывающихся между персо-

нажами эпического мира.

Изучение женских образов бурятского героического эноса показало, что они глубоко национальны, выражают в своей сути характер, образ мыслей народа, создавшего их. В улигерных героинях воплощены все лучшие качества их певцов: глубокая любовь и преданность родной земле, подлинный героизм, сочетающиеся с лиризмом, мягкостью и нежностью прекрасных созданий природы. Колоритные образы героических женщин сказаний наиболее полно отразили единство этических и эстетических идеалов их творцов.

Хупожественные приемы изображения женских персонажей, выделенные нами как основные, - портрет, поступки и действия героинь, отношение второстеценных действующих лиц эпоса к главным героям, речевая характеристика — приобрели точность и выразительность на протяжении длительного развития эноса. Через эти средства раскрытия персонажи получают зримое, объемное изображение. В большей степени вся поэтическая система улигеров восходит к тем нравственным, эстетическим, психологическим оценкам, которыми руководствуются люди в своих отношениях между собой, т. е. имеет под собой реальную жизненную основу. Как пишет Б. Н. Путилов, «традиционный быт во всем многообразии этого понятия — является одним из главных устойчивых условий широкого творческого функционирования фольклора, одним из постоянных факторов, поддерживающих непрерывное его развитие, преемственность живых фольклорных традиций». И тем не менее ученый далее справедливо подчеркивает мысль о фольклоре как «специфическом явлении художественного творчества», в котором первичные обобщения традиционно-бытовой культуры находят своеобразную трансформацию. «Возникающие собственно художественные обобщения сохраняют множество связей с обобщениями бытового плана, но не равны им ни по содер-

жанию, ни функционально»3.

В этом отношении лучшей сохранности традиций бурятского фольклора, в частности героического эпоса, способствовали специфические условия развития национальной действительности. «Остатки патриархальнородовых отношений дожили вплоть до Великой Октябрьской социалистической революции. Почва, на которой когда-то в древние времена возник бурятский эпос, следовательно, еще продолжала существовать, она не исчезла окончательно. В силу этого не умирал и дух прежних представлений, жила память о далеких славных народных обычаях и законах, сохранялись остатки архаических верований и морально-этических идеалов»4. Поэтому идеалы родового общества, воспетые в эпосе, были близки и понятны каждому, кто слушал в то время улигеры.

Наряду с традиционным бытом, который несомненно является основным условием функционирования фольклора, большое значение в его развитии имеет еще и творческая психология людей, их склонность, тяга к творчеству, стремление художника выразить любым способом (словами, кистью, резцом) то, что он прочувствовал, пережил вследствие своего общения с окружа-

ющим миром.

Устное бытование фольклора было одним из многих факторов постоянного накопления и развития художественно-изобразительных средств произведений, давало возможность каждому одаренному творцу вносить какие-то новые детали в обогащение их художественной структуры. Развиваясь на протяжении длительного времени, устнопоэтические народные произведения проходили суровую проверку временем, при этом что-то добавлялось, что-то навсегда утрачивалось в устной передаче.

В исполнении героических сказаний, как не раз отмечалось бурятскими эпосоведами, певцы улигеров оказались более консервативными. Они строго соблюдали эпические традиции исполнения, старались сохранить без изменений содержание улигеров, их образный строй, ритмику, поэтику и т. д. Таким образом, в эпосе возникает своя система художественно-изобразительных средств, отсюда и традиционные формулы, наличие «общих мест», прослеживающиеся во всех улигерах. Разумеется, что в каждом улигерном повествовании имеется свой конкретный круг персонажей, или, иными словами, определенный набор действующих лиц, как того требует сюжет. Так, представленное нами выше разнообразное множество героинь вовсе необязательно должно наличествовать в одном сказании, они характерны всему героическому эпосу. Более того, есть улигеры, а их немало, в которых женские персонажи, как мы отмечали, пассивны или о них только упоминается в связи с повествованием о жизни и героических подвигах богатыря. Можно назвать одно из таких сказаний. Это улигер «Десятилетний Алтан Шагай» (РО БФ СО АН СССР, фонд А. К. Богданова), в котором широко представлены и зооморфные, и антропоморфные персонажи, хорошо раскрыты образы богатырей, но нет ни одной действующей героини. Нельзя сказать, что женщины в этом произведении прямо или косвенно как-то унижаются, обходятся вниманием сказителей, наоборот, богатыри-мужчины совершают подвиги радиних. Здесь цель состояла в том, что улигершины стремились показать прежде всего богатыря-мужчину через его героические деяния. Произведение богато необыкновенными подвигами, бурными событиями. Оно воспевает дружбу, преданность, связывающие отца и сына.

Таким образом, героический эпос бурят представляет собой уникальное явление в культурном наследии народа. Гуманистические идеи, выраженные в улигерных образах, нашли самые тесные связи с современностью. Одной из таких граней эпоса, повернутых к современной действительности, явился художественный показ в улигерах женских персонажей, который неожи-

з Путнлов Б. Н. Основные аспекты связей фольклора с традиционно-бытовой культурой. — Сов. этнография, 1975, № 2.

<sup>4</sup> Соктоев А. Б. Хода Намсараев, с. 40.

данно соприкасался с актуальным для всех времен вопросом о положении женщин в обществе.

Высокое положение женщины в эпосе, ее полная самостоятельность и независимость невольно наталки-

вают на сравнение с современной жизнью.

Несмотря на отдельные зарисовки в фольклорных произведениях, говорящие об унижении женщин в период господства патриархальщины, о низведении их до положения забитых рабынь, все же воспевание величия женщин, их прославление во все века оставались главной мыслыю, лейтмотивом народной поэзии. Особенно сильное выражение эта мысль получила в героическом эпосе. Оптимистическая вера бурятского народа в неограниченные духовные возможности женщин, запечатленные в прекрасных образах героической сестры, защитницы мира и счастья, дев-воскресительниц, нашла свое реальное воплощение в наших современнипах.

Невозможно представить сегодня жизнь и человеческое общество без женщин, без умелых рук и ласковой доброты матери, без таланта педагога, воспитывающего в поколениях людей предапность своей Отчизне, без активного участия женщины в устройстве мира и

справедливости на Земле.

Подлинный расцвет духовной силы женщины, полное раскрытие ее творческих возможностей реально в обществе, следующем принципам равноправия и свободы, гуманизма и уважения личности. Яркий пример тому жизнь женщин в социалистических странах. Ленинская политика полного раскрепощения женщин бывших национальных окраин царской России, последовательно проводимая Коммунистической партией, вызвала необыкновенную трудовую активность и женщин Бурятии. Они трудятся во всех сферах производства, успешно участвуют в развитии здравоохранения и народного образования, науки, искусства и литературы. «Степень развития искусства, эстетическая культура народа определяется не только практической деятельностью замечательных мастеров-художников, но и состоянием теоретической мысли, уровнем профессиопальной критики, развитием искусствознания. Сегодня Бурятия имеет свои национальные кадры теоретиков по многим видам искусства. Есть среди них и женщины»<sup>5</sup>. В том, что общество становится сильнее, мудрее, здоровее морально, несомненная заслуга женщины, облагораживающей и направляющей его жизнь.

С высоты сегодняшнего дня еще более неодолимо притягивают внимание людей, исследователей народной поэзии творения ума и таланта древних художников слова. Интерес этот глубоко правомерен и объясним. К. Маркс писал: «И почему детство человеческого общества там, где оно развивалось всего прекраснее, не должно обладать для нас вечной прелестью, как никогда не повторяющаяся ступень?»6.

Красота и совершенство улигерных героинь одинаково волнуют исследователя и любознательного слушателя, человека, только вступающего в жизнь и умудренного годами. Улигеры представляют не только духовное богатство народа, но и его национальную гордость.

Вместе с тем несомненно важно и актуально изучение образов женщин в современном советском фольклоре, что дало бы возможность проследить, как отражается реальная сегодняшняя действительность в народном творчестве, как проходит эволюция улигерных образов в наши дни.

Большой научный интерес представляют проблемы связей устнопоэтического народного творчества с другими формами искусства. Многие фольклорные мотивы и темы, некоторые художественно-изобразительные средства легли в основу музыкальных произведений, балета, хореографии, живописи, литературных произведе-

ний писателей и художников Бурятии.

В исследовании этих проблем в бурятской фольклористике и литературоведении имеется уже некоторый опыт. Это работа А. Б. Соктоева, в которой раскрывается «Фольклорно-художественный метод и его роль в развитии эпического творчества Намсараева»7.

Таким образом, улигеры как архаическая (догосударственная) форма героического эпоса закономерно привлекает внимание исследователей устной поэзии.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Найдакова В. Ц. Женщины и музы.— В кн.: Женщины Советской Бурятии. Улан-Удэ, 1969, с. 167. <sup>6</sup> Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е изд., т. 12, с. 737.

<sup>7</sup> Соктоев А. Б. Хоца Намсараев, с. 27-61.

# **БИБЛИОГРАФИЯ**

Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е изд. Т. 12, 13, 20, 21, 37. Марке К., Энгельс Ф. Из ранних произведений. М., 1956. Ленин В. И. Полн. собр. соч. Т. 29.

## **ИССЛЕДОВАНИЯ**

Абрамова 3. А. Изображения человека в палеолитическом искусстве Евразии. М.-Л., Наука, 1966.

Анисимов А. Ф. Общее и особенное в развитии общества и рели-

гин пародов Сибири. Л., Наука, 1969.

Бадалов Р. А. Героический эпос и проблема прекрасного (на материале азербайджанских народных героических дастанов). Дис. на соискание учен, степени канд, филос, наук, Баку, 1970.

Балдаев С. П. Бурятские улигершины и гэсэршины. Избранное.

Улан-Удэ, 1961. Балдаев С. П. Родословные предания и легенды бурят. Ч. 1.

Булагаты и эхириты. Улан-Удэ, 1970.

Баранникова Е. В. Любимые герои бурятских волшебных сказок. — В кн.: Эстетические особенности фольклора. Улан-Удэ, 1969.

Бардаханова С. С. Бурятские сказки о животных. Улан-Удэ. 1974.

Белинский В. Г. Собр. соч. В 3-х т. Т. 3. М., 1948.

Борев Ю. Б. Основные эстетические категории. М., Высшая школа, 1960.

Бурятско-русский словарь / Сост. К. М. Черемисов. М., Сов. энциклопедия, 1973.

Бурят-монгольско-русский словарь / Сост. К. М. Черемисов, Ц. Б. Цыдендамбаев. М., 1951.

Вирсаладзе Е. Б. Грузинский охотничий миф и поэзия. М., На-

ука, 1976.

Вирсаладзе Е. Б. Образы хозяев леса и воды в кавказском фольклоре. Отр. из кн.: IX Международный конгресс антропологических и этнографических наук. Чикаго, сентябрь. 1973). Доклады советской делегации. М., Наука, 1973.

Внешний быт народов с древнейших до наших времен. Соч. Германа Вейса, проф. и препод. при Берлинской Академии художеств. Т. 1. М., 1873.

Вяткина К. В. Пережитки материнского рода у бурят монголов. — Сов. этнография, 1946, № 1.

Гегель. Эстетика. В 4-х т. Т. 4. М., Искусство, 1973.

Голопуров В. Г. Нравственно-эстетический идеал женщипы в киргизском фольклоре. — Рус. яз. в киргизской школе. Фрунзе, 1974, № 1.

Горький А. М. Собр. соч. В 30-ти т. Т. 27. М., 1959.

Гребнев Л. В. Тувинский героический эпос (опыт историкоэтнографического анализа.) М., 1960.

Гусев В. Е. Эстетика фольклора. М., Наука, 1967.

Палкат У. Б. Геропческий эпос чеченцев и ингушей. Исследоваппи и токсты. М., Наука, 1972.

Das S. Ch. A tibetan-english dictionary. Calcutta, 1902.

Прягии II. М. Анализ нескольких карачаевских сказаний о борьбо пародов с еммечь в свете яфетической теории. - Яфетический сб., JI. 1930, VI.

Пубров И. П. Женщина у монголо-бурят. Особое приложение

к № 35 газ. «Сибирь». Иркутск, 1885.

Жамцарано Ц. Ж. Брат и сестра в бурятском эпосе. — Архив постоководов ЛО ИВ АН СССР, ф. 62, оп. 1, ед. хр. 51.

Жамцарано Ц. Ж. Что можно сказать об улигерах. - Архив постоковедов ЛО ИВ АН СССР, ф. 62, оп. 1, ед. хр. 50.

Женщина. Во жизнь, нравы и общественное положение у всех пародон земного шара. Соч. А. Ф. Швейгер-Лерхенфельда / Пер. с нем. М. И. Мерцаловой. Сост. В. И. Немирович-Динченко, Спб., 1882.

Женины дрешей Руси в отдельных заметках и характеристиках. Речь преподавателя А. А. Лучинина на акте Вятской Мариниской женской гимназии 11 окт. 1894 г. Вятка, 1895.

Жирмунский В. М. Сказание об Алнамыше и богатырская сказка. В ки.: Тюркский героический эпос. Изо. труды Л., Паука, 1974.

Жирмунский В. М., Зарифов Х. Т. Узбекский народный героичеекий эпос. М., ОГИЗ, 1947.

Золотарев А. М. Пережитки тотемизма у народов Сибири. Л., Пад во Ин-та народов Севера при ЦИК СССР, 1954.

Золотарев А. М. Происхождение экзогамин. — Изв. Гос. академии истории материальной культуры, Л., 1931, т. 10, иып. 2-4.

Иванов С. В. Происхождение бурятских онгонов с изображением женщин. - Труды Ин-та этнографии им. Н. Н. Миклухо-

Маклая АН СССР. Нов. сер. М., 1951, т. 14. Истории казахской литературы. Т. 1. Казахский фольклор/ Под род. II. С. Смирновой. Алма-Ата, 1968.

Каразин II. Сказка о женском ханстве (отрывок из записной кпижки). — В кн.: Древняя и новая Россия. Т. 3, 1875.

Ковалев К. Н. Историческое развитие быта женщины, брака,

семьи. М., Прометей, 1931.

Комаровских Гавр. Женщина в патриархальной семье (на основании игрищенских песен Орловского уезда). Вятка, 1895.

Комарницкий Н. А., Кудряшов Л. В., Уранов А. А. Ботаника. Систематика растений. 7-е изд., перераб. М., Просвещение, 1975.

Косвен М. О. Амазонки. История легенды. - Сов. этнография, 1947, № 2, 3,

Кравцов Н. И. Проблемы славянского фольклора. М., Наука,

Крывелев И. А. История религии. Т. 1. М., Мысль, 1975.

Липен Р. С. Идея о восточных влияниях в былинах (книга В. Ф. Миллера «Экскурсы в область русского народного эпоса»). — В кн.: Очерки истории русской этнографии, фольклористики и антропологии. М., Наука, 1974. Труды Ин-та этнографии им. Н. Н. Миклухо-Маклая. Нов. сер., т. 102, вып. 6).

Лотман Ю. М. Структура художественного текста. М., Искусство,

1970.

Мамиева Н. Сатана в осетинском нартском эпосе (типология образа, проблема его эволюции). Орджоникидзе, 1971.

Мелетинский Е. М. Происхождение героического эпоса. Ранние формы и архаические намятники. М., Изд-во вост. лит., 1969.

Меркулов А. Гор зеленое благо. — Правда, 1977, 12 марта.

Михайлов Г. И. Мифы в героическом эпосе монгольских пародов. Михайлов Г. И. Мифы в героическом эпосе монгольских народоп. — В кн.: Монголоведение и тюркология. М., Наука,

Муминова А. Образы женщин в узбекских народных сказках (в аспекте тенденции реализма и романтизма). Автореф. пис. на соискание учен. степени канд. филол. наук. Самарканд, 1967.

Найдакова В. Ц. Женщины и музы. — В ки.: Женщины Совет-

ской Бурятии. Улан-Удэ, 1969.

Неклюдов С. Ю. Эпические соответствия в русском и монгольском фольклоре: исторические и структурно-тинологические соответствия. — В кн.: Тезисы докладов IV Летней школы по вторичным моделирующим системам. Тарту, 1970.

Неклюдов С. Ю. Черты и общности своеобразия в центральноазиатском эпосе. (Проблемы исторической типологии и жанровой эволюции). — Народы Азни и Африки, 1972,

N 3.

Неклюдов С. Ю. Жанрово-типологическое сопоставление бурятского героического эпоса и русской былины. - В кн.: Фольклор. Поэтическая система / Отв. ред. А. И. Баландин, В. М. Гацак. М., Наука, 1977.

Омпадзе Д. В. Женские образы в персидских народных сказках. Автореф. дис. на соискание учен. степени канд. филол.

наук. Тбилиси, 1973.

Окладников А. П. Петроглифы Ангары. М.-Л., Наука, 1966-Окладников А. П. Утро искусства. Л., Искусство, 1967.

Очерки истории культуры Бурятии. Т. 1. Улан-Удэ, 1972.

Петри Б. Э. Брачные нормы у северных бурят. Иркутск, 1924. Плосс Л. Женщины в естествоведении и народоведении. 2-е нзд. Т. 1. Киев — Санкт-Петербург — Харьков, 1903.

Потании Г. Н. Ставр и Гэсэр. — Этногр. обозрение, 1891, № 3. Потанин Г. Н. Дочь моря в стенном эпосе. - Этногр. обозрение, 1891, № 1.

Потанов Л. П. Культ гор на Алтае. — Сов. этнография, 1946, .№ 2.

Пропи В. Я. Морфология сказки. Л., Академия, 1928.

Путилов Б. Н. Типология фольклорного историзма. — В кн.: Типология народного эпоса / Отв. ред. В. М. Гацак. М., Наука, 1975.

Путилов Б. Н. Основные аспекты связей фольклора с традиционно-бытовой культурой. — Сов. этнография, 1975, № 2.

Путилов Б. И. Методология сравнительно-исторического изучения фольклора. Л., Наука, 1976.

Пухов И. В. Якутский героический эпос олонхо. Основные образы. М., 1962.

Санжеев Г. Д. Эпос северных бурят. Вводная статья к «Аламжи Мэргэну». Academia, 1936.

Санжеев Г. Д. По этапам развития бурято-монгольского героического эпоса. — Сов. фольклор, 1936, № 4-5.

Сазонович И. Песни о девущке-воине и былины о Ставре Годиновиче. Варшава, 1886.

Сазонович И. П. Тип амазонки и поляницы русских былин. Львов, 1903.

Семенов С. А. Происхождение земледелия. Л., Наука, 1974. Семенов Ю. И. Происхождение брака и семьи. М., Мысль, 1974. Соколова 3. П. Культ животных в религии. М., Наука, 1972.

Смирнова Н. С. Основные версии «Камбара» (очерк). — В кн.: Камбар-батыр / Под ред. М. О. Ауэзова и Н. С. Смирновой. Алма-Ата, 1959.

Stein R. A. Les tribus anciennes des marches sino - tibétaines.-

In: Melanges publies par l'Institut des Hautes Études chinoises. Paris, 1961.

Столяр А. Д. О генезисе изобразительной деятельности и ее роль в становлении сознания. (К постановке проблемы).-В кн.: Ранние формы искусства. М., Искусство, 1972.

Суразаков С. С. Героическое сказание о богатыре Алтай-Буучае. Горно-Алтайское кн. изд-во, 1961.

Тойшибаева С. Образы женщин в дореволюционной казахской литературе. Автореф. дис. на соискание учен. степени канд. филол. наук. Алма-Ата, 1963.

Токарев С. А. К вопросу о значении женских изображений эпохи

палеолита. — Сов. археология, 1961, № 2.

Токарев С. А. Религия в истории народов мира. 2-е изд. М., Политизлат, 1964.

Трофимов П. С. Древнейший идеал красоты и искусства. — В кн.: Эстетика и искусство. М., Наука, 1966.

Трояков П. А. От этнографических реалий к сказочному мотиву. — В кн.: Фольклор. Поэтическая система / Отв. ред. А. И. Баландин, В. М. Гацак. М., Наука, 1977.

Уланов А. И. К характеристике героического эпоса бурят. Улан-Удэ, 1957.

Уланов А. И. Бурятский героический эпос. Улан-Удэ, 1963.

Уланов А. И. Бурятские улигеры. Улан-Удэ, 1968. Уланов А. И. Вступ. статья в кн.: «Абай Гэсэр». Улан-Удэ,

Ульянов И. И. Вопи и русская женщина в обрядовых причитаниях наших северных губерний. Пг., 1915.

Файнберг Л. А. Возникновение и развитие родового строя.-В кн.: Первобытное общество. М., Наука, 1975.

Хангалов М. Н. Несколько данных для характеристики быта северных бурят. — Этногр. обозрение, 1891, № 3, кн. 10. Хангалов М. Н. Зэгэтэ аба. Облава на зверей у древних бурят.—

Собр. соч. Т. 1. Улан-Удэ, 1958.

Цагарели А. Амазонки на Кавказе. — Кавказ, 1870, № 146.

Чичеров В. И. Традиция и авторское начало в фольклоре. --

Сов. этнография, 1946, № 2.

Шаракшинова H. O. Героический эпос бурят. Иркутск, 1968. Шаракшинова Н. О. К вопросу о пережитках патриархата в героическом эпосе бурят-монголов. — Труды Иркут. ун-та им. А. А. Жданова, Иркутск, 1959, т. 28. Сер. литературоведения и критики, вып. 1.

Шашков С. С. Исторические судьбы женщин, детоубийство и про-

ституция. - Собр. соч. Т. 1. Спб., 1898.

Шерхунаев Р. А. Улигершин Парамон Дмитриев. К вопросу об эстетических возэрениях бурятских сказителей. Улан-Удэ, 1970.

Штернберг Л. Я. Первобытная религия в свете этнографии. Исследования, статьи, лекции / Под. ред. и с предисл. Я. П. Алькора. Л., 1936.

Шульгин В. О состоянии женщин в России до Петра Великого.

Киев, 1850.

Эргис Г. У. Очерки по якутскому фольклору. М., Наука, 1974. Янчук Н. Я. К истории и характеристике женских типов в героическом эпосе. М., 1900.

#### TEKCTЫ

Абай Гэсэр / Вступ. статья, подгот. текста, перевод и коммент. к нему А. И. Уланова. Улан-Удэ, 1960.

Абай Гэсэр-хубун. Эпопея (эхирит-булагатский вариант) / Подгот. текста, пер. и примеч. М. П. Хомонова. Ч. 1. Улан-Удэ, 1961.

Аламжи мэргэн. — РО БФ СО АН СССР, инв. № 1537. Алтан Гасуу. — РО БФ СО АН СССР, ппв. № 2670.

Алтан Сэгсээ хүбүүн. — РО БФ СО АН СССР, инв. № 1840.

Алтан Сэгсэй хүбүүн Долоотой долдой дүүхэй хоер. — Архив востоковедов ЛО ИВ АН СССР, ф. 62, оп. 1, ед. хр. 1.

Арбан табан насатай Абаадай мэргэн. - РО БФ СО АН СССР. пнв. № 1893.

Арбан табан наһатай Алтан Дурай мэргэн. — Архив востоковепов ЛО ИВ АН СССР, р. 2, оп. 1, ед. хр. 378.

Арбан табан насатай Алтан Ганжуудай мэргэн. — РО БФ СО АН СССР, инв. № 1439.

Арбан табан наһатай Арбалза мэргэн. — РО БФ СО АН СССР, инв. № 119.

Алтан Шагай. — РО БФ СО АН СССР, инв. № 1476.

Алтан Шагай хүбүүн. — В кн.: Буху Хара хубун. Улан-Удэ, 1972.

Алтан Шагай хубуун.— РО БФ СО АН СССР, нив. № 1586. Бойлон Гоохон дүүтэй Богдони Хүбшэ мэргэн. - РО БФ СО АН СССР, инв. № 2666.

Бокту-Кириш и Бора-Шээлей. Пер. с тувинского Л. Гребнева.

Кызыл, Тувинское кн. изд-во, 1969.

Бурятские народные сказки. Волшебно-фантастические и о животных / Под общ. ред. Е. В. Баранниковой. Улан-Удэ, Гунан зээрдэ моритой Гунхабай мэргэп хүбүүн. — РО БФ СО

АН СССР, инв. № 1491.

Палан табатай ебгэн Ная хүрэнэн hамган. — Архив востоковедов

ЛО ИВ АН СССР, р. 2, оп. 1, ед. хр. 380.

Джангар. Калмыцкий народный эпос / Пер. С. Липкина. Элиста, Калмыцкое кн. изд-во, 1971. Добрыня Никитич и Алеша Попович / Изд. подгот. Ю. И. Смир-

нов и В. Г. Смолицкий. М., Наука, 1974.

Еренсей / Подгот. текста, пер. и примеч. М. П. Хомонова. Улан-Удэ, 1968.

Жамцарано Ц. Ж. Образцы народной словесности монгольских

племен. Т. 1, вып. 2, Спб., 1914.

Женитьба кпязя Владимира. — В кн.: Былины. Сост. В. И. Чпчеров. М., Детская литература, 1971.

Кобланды-батыр. Пер. С. Липкина. — В кн.: Казахский эпос.

Под ред. И. Сельвинского. Алма-Ата, 1958.

Кокин Эркей. — В ки.: Алтай Бучай / Под ред. А. Контелова. Новосибирск, ОГИЗ, 1941.

Маадай-Кара. Алтайский геропческий эпос / Пер. С. С. Сураза-

кова. М., Наука, 1973.

Мифы древней Индии. Лит. изложение В. Г. Эрмана, Э. П. Темкина. Наука, 1975.

Нашан Хүйхэр хүбүүн. — РО БФ СО АН СССР, инв. № 1489.

Осоодор мэргэн. - РО БФ СО АН СССР, инв. № 1858.

Сагаадай мэргэн хүбүүп Ногоодой Сэсэн басаган хоер / Лит. обработка Х. Намсараева. Улан-Удэ, Бургиз, 1940.

Хаалшэүбэй Хара баатар. Фольклорное собрание Лит. музея, г. Москва, инв. № 3/3, фонд К. В. Багинова.

Хаан Сэгсэй мэргэн. — РО БФ СО АН СССР, инв. № 1482. Хараасагай мэргэн. — РО БФ СО АН СССР, инв. № 1870. Хухэрдэй мэргэн. -- РО БФ СО АН СССР, инв. № 15-9.

hохор Богдо хаан. — РО БФ СО АН СССР, инв. № 1531. Эрын һайнда түрэһэн Сэмнэг мэргэн хүбүүн. — РО БФ СО АН

СССР, инв. № 1836.

Эрэ Хабтас мэргэн. — РО БФ СО АН СССР, инв. № 1841.

Ибаган түмэр тэргэтү Бүхү хара хүбүүн. — В кн.: Буху Хара хубун. Улигеры записаны Ц. Ж. Жамцарано, подгот. к печати И. Н. Мадасоном. Улан-Удэ, 1972.

Яндагар зээрдэ моритой Яндай мэргэн хүбүүн. -- РО БФ СО АН

СССР, инв. № 2678.

## **ОГЛАВЛЕНИЕ**

| Введение                                                                            | 3  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Глава І. Об эволюции женских образов в бурятских улигерах                           | 19 |
| Глава II. Художественные средства изображения женщин в героическом эпосе бурятского | 01 |
| народа                                                                              | 95 |
| Заключение                                                                          | 43 |
| Библиография                                                                        | 54 |

## Евгения Николаевна Кузьмина

## ЖЕНСКИЕ ОБРАЗЫ В ГЕРОИЧЕСКОМ ЭПОСЕ БУРЯТСКОГО НАРОДА

Ответственный редактор Алексей Ильич Уланов

Утверждено к печати Бурятским институтом общественных наук Бурятского филиала СО АН СССР

Редактор издательства М. А. Лапшина Художник В. И. Шумаков Технический редактор А. В. Сурганова Корректоры В. В. Борисова, О. А. Макеева

### ИБ № 10140

Сдано в набор 12.07.79. Подписано к печати 28.02.80. МН-05518. Формат  $84 \times 10^{81}_{32}$ . Бумага типографская № 2. Обыкновенная гарнитура. Высокая печать. Усл. печ. л. 8,4. Уч.-изд. л. 8,5. Тираж 1400 экз. Заказ № 599. Цена 1 р. 20 к.

Издательство «Наука», Сибирское отделение. 630099, Новосибирск, 99, Советская, 18. 4-я типография издательства «Наука». 630077, Новосибирск, 77, Станиславского, 25.